
74

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2024 ♦ 4 (120) июль – август ⇒

КУЛЬТУРНЫЕ ИНДУСТРИИ  
КАК ФАКТОР ФОРМИРОВАНИЯ ОБЫДЕННОГО 

СОЗНАНИЯ СОВРЕМЕННОГО ЧЕЛОВЕКА
УДК 008:316.722
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2024-4120-74-84

И . А .  Ч е р н и к о в
Военно-воздушная академия  
им. проф. Н. Е. Жуковского и Ю. А. Гагарина, 
Воронеж, Российская Федерация, 
e-mail: tchernikowivan@yandex.ru  

Аннотация. Статья посвящена вопросу взаимодействия повседневного человеческого сознания 
и культурных индустрий, характерных для современного мира. В начале статьи рассматривают-
ся понятия повседневного сознания и мировоззрения, которое понимается как его ядро. В миро-
воззрение включаются такие компоненты как картина мира, предполагающая наличие или отсут-
ствие метафизических представлений о трансцендентном; взгляд на природу человека, в том числе 
как «негативную» либо «позитивную»; совокупность ведущих ценностей, а также – в индивидуаль-
ном режиме – наличие лично выработанных жизненных целей и планов. Автор отмечает, что, если 
в традиционных обществах мировоззрение складывалось традиционно в текущем личном опыте, 
регулируемом традицией и религией, в непосредственной коммуникации, то начало книжной эпохи 
внесло момент опосредствования печатным словом, хотя и сформулировало идеал повседневного 
сознания как сознания целостной деятельной личности. Однако появление современного рыночно-
го общества сопровождалось возникновением культурных индустрий, анонимного опосредованно-
го воздействия на огромные массы людей с целью извлечения прибыли. Соответственно, мировоз-
зрение масс здесь целенаправленно создается с ориентацией на «человека-потребителя», а не на ав-
тономного деятеля. В статье описываются ведущие черты культурных индустрий, связанных с про-
фессиональным созданием и динамикой распространяемых воззрений (мода). Далее речь идет о том, 
что совсем уклониться от воздействия культурных индустрий невозможно, в силу возникновения 
амальгамы личного опыта и опыта, опосредованного СМИ. Однако автор указывает на необходи-
мость, с одной стороны, сравнения личного опыта с «электронными голосами», а с другой – на важ-
ность, в частности для России, гуманизации работы культурных индустрий.

Ключевые слова: повседневное сознание, мировоззрение, культурные индустрии, СМИ, массы, пе-
риод постмодерна, мировоззренческие матрицы, потребитель, точка зрения. 

Для цитирования: Черников И. А. Культурные индустрии как фактор формирования обыденного 
сознания современного человека // Вестник Московского государственного университета культу-
ры и искусств. 2024. №4 (120). С. 74–84. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2024-4120-74-84

ЧЕРНИКОВ ИВАН АЛЕКСАНДРОВИЧ – кандидат педагогических наук, старший преподаватель, 
Военный учебно-научный центр Военно-воздушных сил, Военно-воздушная академия имени про-
фессора Н. Е. Жуковского и Ю. А. Гагарина

CHERNIKOV IVAN ALEXANDROVICH – CSc in Pedagogy, senior lecturer, Military training and research cen-
ter of the Air force, Air force Academy named after Professor N. E. Zhukovsky and Yu. A. Gagarin

© Черников И. А., 2024



75

⇒  Теория  и  история культуры

ЧЕРНИКОВ ИВАН АЛЕКСАНДРОВИЧ – кандидат педагогических наук, старший преподаватель, 
Военный учебно-научный центр Военно-воздушных сил, Военно-воздушная академия имени про-
фессора Н. Е. Жуковского и Ю. А. Гагарина

CHERNIKOV IVAN ALEXANDROVICH – CSc in Pedagogy, senior lecturer, Military training and research cen-
ter of the Air force, Air force Academy named after Professor N. E. Zhukovsky and Yu. A. Gagarin

© Черников И. А., 2024

Проблема, которой посвящена данная ста-
тья, – это вопрос о соотношении обыденного 
сознания личности, рождающегося в ежеднев-
ном опыте, и того влияния, которое оказыва-
ют на индивида и его поведение современные 
культурные индустрии. Кем является человек: 
самостоятельной личностью или марионет-
кой, которую приводит в действие множе-
ство информационных нитей, явно и тайно 
тянущихся к нему от телевидения и радио, 
социальных сетей и блогов, модной рекламы 
и популярных кинофильмов? Возможно ли 
вообще быть «автономным сознанием» среди 

океана социально-психологических и идейно-
политических воздействий, обрушивающихся 
на голову любого «среднего индивида», «ма-
ленького человека», обитателя мегаполиса?

Стоит отметить, что авторы, занятые 
исследованиями культурных индустрий, как 
правило, интересуются их социальной, техно-
логической и коммуникативной спецификой, 
индустриями как производителями смыслов, 
но сами смыслы при этом часто понимаются 
как нечто абстрактное, как просто момент си-
стемного функционирования культуры [10]. 
Проблемам информационной трансформа-

CULTURAL INDUSTRIES AS A FACTOR IN THE FORMATION  
OF THE EVERYDAY CONSCIOUSNESS OF A MODERN PERSON

I v a n  A .  C h e r n i k o v 
Air force Academy named after  
Professor N. E. Zhukovsky and Yu. A. Gagarin, 
Voronezh, Russian Federation, 
e-mail: tchernikowivan@yandex.ru  

Abstract. The article is devoted to the issue of interaction between everyday human consciousness and cul-
tural industries characteristic of the modern world. At the beginning of the article, the concepts of every-
day consciousness and worldview, which is understood as its core, are considered. The worldview includes 
such components as a picture of the world, which presupposes the presence or absence of metaphysical 
ideas about the transcendent; a view of human nature, including as “negative” or “positive”; a set of leading 
values, as well as – in an individual mode – the presence of personally developed life goals and plans. The 
author notes that if in traditional societies the worldview was traditionally formed in the current personal 
experience, regulated by tradition and religion, in direct communication, then the beginning of the book 
era introduced the moment of mediation by the printed word, although it formulated the ideal of everyday 
consciousness as the consciousness of an integral active personality. However, the emergence of a modern 
market society was accompanied by the emergence of cultural industries, anonymous indirect influence on 
huge masses of people for the purpose of making a profit. Accordingly, the worldview of the masses here is 
purposefully created with an orientation towards the “human consumer”, and not towards the autonomous 
figure. The article describes the leading features of cultural industries associated with the professional cre-
ation and dynamics of disseminated views (fashion). Further, we are talking about the fact that it is impossi-
ble to completely avoid the influence of cultural industries, due to the emergence of an amalgam of person-
al experience and experience mediated by the media. However, the author points out the need, on the one 
hand, to compare personal experience with “electronic voices”, and on the other, the importance, in partic-
ular for Russia, of humanizing the work of cultural industries.

Keywords: everyday consciousness, worldview, cultural industries, media, masses, postmodern period, ideo-
logical matrices, consumer, point of view.

For citation: Chernikov I. A. Everyday consciousness and cultural industries: the problem of interaction. 
The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2024, no. 4 (120), pp. 74–84. 
(In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2024-4120-74-84



76

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2024 ♦ 4 (120) июль – август ⇒

ции культуры посвящено немало исследова-
ний, как тех, что уже стали классическими 
(Д. Белл [1], Ж. Бодрийяр [3], М. Кастельс [7], 
М. Маклюэн [9], О. Тоффлер [12], и др.), так 
и относительно более новых (Д. Тросби [13], 
Д. Хезмондалш [15] и др.), но тема мировос-
приятия, мировоззрения и мироотношения 
личности поднимается там эпизодически. По-
пробуем же в этой небольшой статье взгля-
нуть на ситуацию, которая складывается в от-
ношениях между повседневным сознанием 
личности и многочисленными зазывающими 
и убеждающими голосами культурных инду-
стрий. В качестве ядра таких индустрий мы 
в данном случае берем сеть Интернет, теле-
видение и радио, то есть, то, что называют 
электронными СМИ, а также феномен моды.

Повседневное сознание: 
традиционные и модерные 

способы формирования 
Повседневное сознание людей – это со-

знание, которое формируется в ходе обыден-
ной жизни и индивидуального опыта, возни-
кающего в интерсубъективном и организо-
ванном мире. Согласно А. Шюцу, оно вклю-
чает в себя естественную установку, не содер-
жащую сомнений в реальности окружающей 
действительности. Любая интерпретация 
этого мира основана на прежних пережива-
ниях. «В этот наличный запас переживаний, – 
пишет Шюц, – входит и наше знание того, что 
мир, в котором мы живем, есть мир хорошо 
очерченных объектов, обладающих опреде-
ленными качествами, – объектов, среди кото-
рых мы движемся, которые оказывают нам со-
противление и на которые мы можем воздей-
ствовать» [17, с. 402]. Повседневное сознание 
исполнено смысла, так как человек все время 
так или иначе толкует то, что с ним проис-
ходит, оно также активно и деятельно: Шюц 
говорит о «напряженном внимании к жизни». 
Труд, который включает телесную, предмет-
ную деятельность – важнейшая составляющая 
повседневности. Человек ставит и достигает 
цели, он вполне практичен и ориентируется 
на идеализацию повторяемости, отмеченную 

еще Э. Гуссерлем: «Я могу сделать это снова». 
Повседневное сознание коммуникативно 
по своей природе, оно предполагает Других, 
взаимоотношения с ними, обмен мнениями 
и представлениями, совместные действия. 
Картина мира и мировоззрение человека, его 
представления и ориентиры, руководящие 
поведением, складываются именно в обыден-
ной жизни, в личном опыте. Исследователь 
повседневности Е. В. Золотухина-Аболина 
отмечает: «Текущий опыт субъективных пере-
живаний – опыт повседневной эмпирической 
жизни – является одновременно целостным 
и разомкнутым, сложившимся и изменчивым, 
закрытым и открытым» [6, с. 27].

Мировоззрение являет собой ядро по-
вседневного сознания. «Главной особен-
ностью мировоззрения, – удачно отмечают 
Н. А. Некрасова и С. И. Некрасов, – является 
то, что оно всегда имеет отношение к индиви-
ду, социальной группе, эпохе, представленной 
конкретными лицами. Heт безличного, ано-
нимного мировоззрения. В центре всякого 
мировоззрения стоит определенный субъект. 
Это объясняется тем, что в него включены 
не только знания, но и ценности, идеалы, чув-
ства, цели, все то, что имеет смысл для кон-
кретного человека» [11, с. 22]. Но что в струк-
турном отношении представляет собой миро-
воззрение, в какую бы эпоху оно ни формиро-
валось? Думается, можно назвать некоторые 
составные мировоззрения. Это, во‑первых, 
некий общий абрис представлений о мире, 
картина мира, но нередко достаточно раз-
мытая, усвоенная «в общих чертах»: есть ли 
Бог, каковы пределы окружающего, насколько 
опасна и полезна природа вокруг? Во-вторых, 
позиция по поводу того, какова суть челове-
ка: смертен он или бессмертен, добр или зол? 
В-третьих, ответ на вопрос, что самое главное 
и ценное в жизни, к чему следует стремиться 
(вопрос о ведущих ценностях). И, наконец, 
в‑четвертых, представление о значимых лич-
ных целях: чего я хочу от жизни, к чему мне 
стремиться, каким образцам следовать?

В течение тысячелетий мировоззренче-
ское ядро повседневного сознания складыва-



77

⇒  Теория  и  история культуры

лось под влиянием господствующей в данной 
культуре религии, под влиянием обычаев, тра-
диций, в рамках семейного воспитания и сло-
жившихся форм образования. Родительское 
воспитание в семье, домашние наставники, 
школы в античности, а в Средневековье уже 
и университеты, – все это формы созидания 
внутреннего мира человека, которые, конеч-
но, были различны для разных групп и слоев 
общества. Однако, будь то крестьянский сын, 
которого приучали к молитве, трудолюбию 
и покорности, или же отпрыск аристокра-
тического рода, которому вменяли вместе 
с той же набожностью дворянскую гордыню 
и воинственность, воспитание и образование 
обоих в любом случае осуществлялось как 
личное взаимодействие в рамках совмест-
ной текущей жизни. Повседневное сознание 
и мировоззрение с его системой ориентиров 
складывалось в непосредственном общении 
и текущем опыте, в актуальной коммуни-
кации. И даже возникновение «галактики 
Гутенберга», происхождение письменности, 
а затем книгопечатания, не делает создание 
мировоззрения собственно опосредованным. 
Сила личного влияния, примера, практиче-
ского воздействия всегда перевешивала лю-
бые «книжные грезы». В те прошедшие сто-
летия, которые мы можем образно назвать 
«миром традиции», в  доиндустриальную 
эпоху, именуемую также «премодерном», ми-
ровоззренческие установки, свойственные 
повседневному сознанию, возникали в пря-
мом чувственно-практическом контакте 
с реальностью. По большей части они скла-
дывались без целенаправленного намерения 
воспитателей и учителей сформировать ис-
ключительно автономного деятеля, скорее, 
напротив, добротного исполнителя. Однако, 
апеллируя к устойчивости социокультурных 
представлений, старшие, приступая к вос-
питанию, предполагали, что формируют ка-
чества «именно этого человека», которому 
не только вменяется ответственность за свое 
поведение, но и оставляется некий, пусть не-
большой, зазор для личных вариаций карти-
ны мира.

Эпоха модерна – промышленная эпоха – 
нередко датируется XVI–XX веками [5, с. 31]. 
Это время становления и утверждения – как 
образа личности, так и классического обра-
зования с  большой гуманитарной состав-
ляющей. «И современные, и традиционные 
взгляды на универсализм образования совпа-
дают в том, – отмечает М. В. Левит, – что лич-
ность, понимаемая с позиции антропологии 
и ее частного случая – педагогики, – личность 
цельная. ˂…˃ сущность такой суверенной 
личности в возможности стать автором (для 
человека религиозного – соавтором) реально-
сти» [8, с. 30]. Теперь педагогическая и фило-
софская рефлексия приходит к утверждению 
значимости не любого, а именно сознательно-
го и творческого индивида, носителя разума 
и воли. В классическом образовании, ориен-
тированном на личность как целостного дея-
теля и творца, присутствуют древние языки, 
знание истории и литературы, прививается 
культура чтения и истолкования письмен-
ного текста. Мировоззрение и повседневное 
сознание являются здесь синтезом двух уров-
ней – опытно-практического и гуманитарно-
книжного; опыт прямого практического нау-
чения и усвоения текстов сливается воедино. 
При этом, во всяком случае в Новое время, 
к читателю обращается конкретный, поиме-
нованный автор. В этот период культура тво-
рится еще не как коммерческое предприятие, 
она, скорее, является делом отдельных групп 
и одиночек, интеллектуального пласта соци-
ума, довольно узкого круга искателей и сози-
дателей, поддержанных системой образова-
ния. Непосредственное влияние воспитателя 
и проповедника дополняется как книжными 
текстами, так и обращением к собственной 
мысли «подопечного-реципиента». Миро-
воззренческие представления и ценностные 
взгляды воспитуемого несут на себе печать 
как его личной рефлексии, связанной с те-
кущим опытом, так и доверия к учителям 
и  наставникам (людям лично знакомым) 
и авторам книг (людям, лично не знакомым, 
но известным и «осиянным» авторитетом из-
дания). И адресатом воспитательных и об-



78

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2024 ♦ 4 (120) июль – август ⇒

разовательных усилий выступает индивид 
как «разумный деятель» – сознательный член 
общества. Эти идеалы Просвещения, пусть 
в чем‑то наивные и игнорирующие наличную 
в человеке «тьму страстей» и подсознатель-
ных импульсов, тем не менее, ориентируют 
подопечных и учащихся на культивирование, 
с одной стороны, соблюдения культурного 
канона, а с другой – на его личное самосто-
ятельное прочтение. Процесс формирова-
ния повседневного мировоззрения остаётся 
в немалой степени делом непосредственным 
и личным. Однако в ХХ веке с рождением мас-
сового общества и массовой культуры, с ги-
гантским развитием медиа-сферы соотноше-
ние индивидуально-личного, непосредствен-
ного, с одной стороны, и технологически-
обезличенного – с другой, резко меняется.

Культурные индустрии – конвейер 
мировоззренческих матриц

Начинается период, который приня-
то называть эпохой постмодерна, эпохой 
постиндустриального информационного 
общества. Соответственно меняются спо-
собы формирование обыденного сознания 
людей и его мировоззренческого ядра. Сфе-
ра личного воздействия и личного взаимо-
действия индивидов и  в  воспитательном, 
и в образовательном, и в пропагандистско-
проповедническом процессе, конечно, не ис-
чезает до конца, но существенно сужается, 
вытесняемая опосредованными технически-
ми формами внедрения в умы идей, а в серд-
ца – эмоций. Культурные индустрии, хотя их 
можно было бы назвать – в силу их принад-
лежности к  постиндустриальному миру – 
и «постиндустриями», являются гигантским 
механизмом формирования сознания сразу 
больших масс людей: штампования взглядов, 
настройки умов, генерирования настроений. 
Они работают как глобальная фабрика, где 
уже нет места индивидуальному, личному, 
конкретно-направленному усилию воспита-
ния именно этой узкой группы или обучения 
этих конкретных людей. Как ремесленные из-
делия были вытеснены в свое время работой 

заводов, так личные старания уникальных 
художников, мастеров слова, вдохновенных 
проповедников, пламенных учителей, лично 
контактирующих с аудиторией, вытесняют-
ся всепланетным производством передач, 
кинофильмов, информационных программ, 
во многом созданных для всех стран и конти-
нентов по одним и тем же лекалам. В предель-
ных же случаях мы даже можем обнаружить, 
что в наши дни продукция культурных ин-
дустрий вырабатывается «ботами» и нейро-
сетями. Хотя, разумеется, за любыми роботи-
зированными формами находятся люди, для 
которых нейросети и «искусственный интел-
лект» – это только инструмент, применяемых 
ради обслуживания интересов конкретных 
элитных групп.

Ж. Бодрийяр, строгий критик современ-
ной эпохи, когда‑то ошибся, сочтя гаджеты 
всего лишь техническими игрушками, теша-
щими самолюбие. В работе «Система вещей», 
вышедшей в 1968 году, он писал о гаджетах: 
«Автоматика здесь безраздельно господству-
ет, и её фасцинация так сильна именно пото-
му, что не носит рационально-технического 
характера: в ней мы переживаем как бы не-
которое бессознательное желание, как бы 
воображаемую суть предмета, по  сравне-
нию с которой его структура и конкретная 
функция нам достаточно безразличны» [4, 
с. 122]. Но со временем гаджеты из игрушек-
развлечений превратились в  «целый мир, 
который мы носим с собой»: все виды воз-
действия культурных индустрий в их много-
образии можно получить через смартфон. 
А смартфон неотлучно находится с человеком 
в сумке или в кармане. С ним не расстаются 
практически нигде и никогда, так как в нем 
находятся и документы, и деньги, и связь 
со значимыми людьми, но в то же время – 
все новости, любые фильмы и передачи, ре-
клама чего угодно, новые веяния моды, ток-
шоу и политические дебаты. Таким образом, 
обезличенный, массированный, технизиро-
ванный, а возможно, и сгенерированный тех-
никой «контент», то есть, идеи, выраженные 
в текстах и образах, сопровождают сегодняш-



79

⇒  Теория  и  история культуры

него человека все время, буквально без сна 
и отдыха. Проснувшись среди ночи, наш со-
временник тянется к смартфону, чтобы обру-
шить на себя очередной шквал информации, 
направляющий внимание на то, о чем именно 
сейчас думать и что переживать. То есть куль-
турные индустрии, транслируют нам зало-
женное в них содержание, формируют наше 
обыденное сознание, мировоззрение, миро-
восприятие, настроение, и делают это в любой 
момент времени и в любой точке простран-
ства, пока мы не выключили их или не уехали 
на край света, где нет сети Интернет.

А в чем же заинтересованы культурные 
индустрии, как существующие в простран-
стве нашего внешнего действия, так и спря-
танные в смартфоне? Чтобы в полной мере 
оценить их послания, адресованные всем нам 
порой от лиц известных, а часто – от неиз-
вестных, обратимся к позиции непререкае-
мого авторитета в вопросе культурных ин-
дустрий Дэвида Хезмондалша [15]. В первой 
части своего огромного исследования этого 
феномена он утверждает правомерность по-
литэкономического подхода, то есть ставит 
вопрос «Кому выгодно?». Кому и  почему 
выгодно, чтобы различного рода тексты, не-
сущие идеи, а также фильмы, передачи, шоу 
распространялись таким массовым спосо-
бом, разрывали прямые связи между людьми 
и вставали на место посредников, заполоняя 
собой все щели и паузы, практически устра-
няли прямые воспитательные и развлекатель-
ные акции, заменяя их – вторичными, техни-
зированными и всеохватными? Он пишет: 
«Показательно, что большинство потребля-
емых нами текстов, распространяется влия-
тельными корпорациями. Эти корпорации, 
как любые бизнес-структуры, заинтересованы 
в прибыли. Они хотят поддерживать усло-
вия, в которых бизнес в целом, в том числе 
и их собственный, может приносить большие 
прибыли» [15, с. 16–17]. И хотя автор потом 
много раз повторит, что тексты, поставляе-
мые культурными индустриями, «сложные, 
неоднозначные и спорные», первичная его 
постановка вопроса остается в силе. Несо-

мненно, продукция культурных индустрий 
не может только призывать больше покупать, 
но она строится таким образом, чтобы ре-
ально покупали больше, и воздействие это 
осуществляется как на  сознательном, так 
и на бессознательном уровне. При этом в то-
вар для продажи превращаются те феномены 
и артефакты, которые по сути своей как бы 
и не предназначены для торговли: духовные 
искания, жизненные советы, психотерапевти-
ческие практики, религиозные ритуалы, виды 
общения. Все «коммодифицируется», то есть, 
становится прагматически-используемым, 
денежно выраженным, вошедшим в рыноч-
ный режим: «Не  продается вдохновенье, 
но можно рукопись продать». Судя по все-
му, А. С. Пушкин не представлял себе, что 
и вдохновением тоже можно успешно торго-
вать, в особенности – через социальные сети, 
телеграм-каналы и прочие «индустриально-
постиндустриальные формы».

Современный информационно-пост
индустриальный вариант буржуазного разви-
тия характеризуется активным применением 
«культурных индустрий», а, быть может, точ-
нее сказать, информационных каналов, для 
продвижения мировоззренческих установок, 
свойственных не человеку-личности и даже 
не человеку-исполнителю, но прежде всего – 
человеку-потребителю. Не цельная самосто-
ятельная личность, делающая осмысленный 
выбор, не  гуманист-подвижник являются 
целью и результатом вещания культурных 
индустрий во всех их видах. Обыденное со-
знание буквально создается, организуется 
медийными психологами, экономистами, ре-
портерами и шоуменами как сознание глобаль-
ного потребителя, чувствующего себя впра-
ве переступать многие моральные запреты 
прошлого и коммуникативные ограничения 
ради стяжания денег и удовлетворения лю-
бых личных прихотей. Удовлетворение самых 
фантастических прихотей расширяет рынок 
и позволяет бизнесу, цель которого – финан-
совые потоки, свободно двигаться в любых 
направлениях, захватывая неограниченные 
сферы влияния. И это – в том или ином вари-



80

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2024 ♦ 4 (120) июль – август ⇒

анте – ценностное содержание деятельности 
западных культурных индустрий, порожден-
ных современной стадией рыночного обще-
ства. Наверное, это содержание может быть 
скорректировано при ином типе социально-
экономического устройства: ведь нельзя же 
сбрасывать со счетов и наличие общечелове-
ческого гуманистического содержания в тех 
пластах культуры, которые неизбежно прини-
мают «индустриально-постиндустриальную 
форму». Но, так или иначе, культурные ин-
дустрии сегодня – это проводники и глаша-
таи интересов глобального рынка, которые 
мировоззренческие повседневные установки 
формируют «под себя».

Однако тема содержания распространя-
емых ценностей – тема отдельная. Вернемся 
к сюжету характера взаимодействия современ-
ных культурных индустрий и потребителей 
их повсеместной продукции. Следует отме-
тить, что увернуться от массированного тех-
нического влияния на основные анализаторы 
человека – зрение и слух – довольно трудно, 
тем более что организаторы и моды, и СМИ, 
и других форм применяют огромный арсенал 
средств – соблазнения, интриги, недосказан-
ности, сенсационности. Главное – привлечь 
и удержать внимание, а тогда проповедуемые 
ориентиры – на потребление, на личный ком-
форт, на наслаждение – войдут во внутренний 
мир реципиентов сами. Работа «культурных 
индустрий», тесно связанная со всеми вида-
ми электронных СМИ, обладает следующими 
«гипнотизирующими» чертами: повторяе-
мость, мозаичность, нередко – анонимность, 
быстрая смена тем с забвением вчерашних 
«горячих проблем», многообразие тематики, 
предлагаемой «на любой вкус», открытость 
любым фантазиям со снятием запретов.

Рассмотрим коротко условные плюсы 
и минусы перечисленных характеристик для 
тех, на чье повседневное сознание они влияют.

Повторяемость. Несомненный минус 
повторяемости для потребителя – ее навяз-
чивость, которая может раздражать и утом-
лять, вызывать чувство протеста. Каждый 
знает нетерпеливое желание выключить ре-

кламу, для чего, собственно, и был изобретен 
пульт управления телевизором. Однако даже 
глупые рекламные ролики вскоре становятся 
привычными и начинают как бы становить-
ся «частью аудиального интерьера». Возмож-
но, кто‑то даже почувствует без них неуют. 
А поставщикам «культурно-индустриальной 
продукции» они позволяют провести в под-
сознание человека конкретное содержание, 
которое тот должен усвоить.

Мозаичность. Мозаичность подачи ин-
формации, несомненно, снижает интеллек-
туальный уровень пользователя-потребителя, 
приучая его воспринимать только короткие 
тексты, но сам он этого, скорее всего, не за-
мечает, усвоив, что смешение «Божьего дара 
с  яичницей» – дело вполне нормальное. 
От длинных текстов уже целые поколения ис-
пытывают лишь дискомфорт, благодаря чему 
прежние виды литературного и интеллекту-
ального творчества вытесняются из жизни, 
освобождая место для все тех же рекламных 
роликов, коротких скетчей и визуальных экс-
периментов. Анонимность, сопровождающая 
мозаичность, позволяет не загружать память 
избытком чужих имен.

Быстрая смена тематики с забвением 
вчерашних скандалов и катастроф освобож-
дает зрителя и читателя для новых сиюминут-
ных сенсаций, позволяет погрузиться в се-
годняшнее рыночное предложение, которым 
в явном или скрытом виде сопровождается 
новая информация. «Новый хайп» – это но-
вые продажи, новое любопытство, избавле-
ние от вчерашней, уже не нужной, рефлексии 
и переживаний, которые способны отягощать.

Разнообразие предложения и  мини-
мум запретности, несомненно, потакают 
все тому  же легковесному любопытству 
и стремлению немалой части аудитории вы-
йти за рамки социальных и моральных табу, 
что называется, «распоясаться», отказаться 
от необходимых ограничений, исторически 
сложившихся в коммуникации.

Можно констатировать, что упаковывая 
предложение товаров в несколько навязчи-
вую, но расслабляющую и соблазнительную 



81

⇒  Теория  и  история культуры

форму, культурные индустрии, особенно 
связанные с деятельностью сети Интернет, 
настойчиво вменяют самой широкой публике 
не самые лучшие мировоззренческие установ-
ки такого рода:

–	 неважно, как устроен мир, есть ли 
трансцендентное и некий мировой 
порядок или нет, на эту тему суще-
ствует сто мнений; выбирай, что хо-
чешь, или ничего не выбирай, а живи, 
погружаясь в игру, в круговерть по-
купок, в развлечения, в инфосферу, 
где нет ни смерти, ни жизни, ничего 
серьезного, потому что в каждой игре 
запас по пять жизней и все – только 
мелькание мнений и символов;

–	 человек – скорее зол, чем добр, все всех 
грабят и убивают, и особенно никого 
не жалко, мир криминального чтива, 
детективов, «черных фэнтези», боеви-
ков, фильмов-ужасов, романов-нуар 
и т. д. приучает реципиентов к наси-
лию и садизму как к норме;

–	 цель и смысл жизни – в наслаждении, 
развлечении и доминировании, в успе-
хе и богатстве.

Мировоззренческий вопрос о  задачах 
личной жизни каждого, разумеется, остает-
ся за выбором и на совести самого человека, 
и лишь сам он, конечно, решает, в силах ли он 
становиться успешным в такой системе ко-
ординат или же его удел оставаться лузером, 
неудачником, которого «съест» более силь-
ный. Матрицы крепко вбиваются в сознание 
и подсознание «культурными индустриями», 
потому что масштаб и размах их влияния, 
несомненно, гораздо больше и мощнее, чем 
любые проповеди прошлых веков.

Можно ли «выключить 
электронные голоса»? 

Этот вопрос не  является праздным. 
В связи с глубокой встроенностью культур-
ных индустрий во все пласты современного 
человеческого бытия совсем выключить их 
голоса скорее всего не представляется воз-
можным. Разве что человек запрется в мо-

настыре или отправится на  необитаемый 
остров. Но львиная доля населения живет той 
жизнью, которая сложилась в современных 
социокультурных условиях и без рефлексии 
принимает ее законы, хотя не факт, что все 
довольствуются ролью пассивных адептов 
любого последнего слова СМИ или рекламы.

Дело в том, что при всем массированном 
воздействии рыночно-индустриальных про-
пагандистов у человека есть личный опыт 
непосредственного взаимодействия с миром, 
который у него никто не может отнять. Этот 
опыт невозможно элиминировать, потому 
что индивиды все же обитают в чувственно-
конкретной повседневной реальности, долж-
ны есть, пить, осуществлять другие физио-
логические функции, двигаться, сближаться 
с особями противоположного пола, защи-
щаться от холода или жары – то есть, жить 
практической жизнью, а не витать исклю-
чительно в недрах экрана монитора или ре-
кламного баннера. И повседневное сознание 
с его мировоззренческим ядром в огромной 
степени формируется за счет этого личного, 
практического опыта, наполненного всеми 
впечатлениями обыденной жизни: лично сво-
ими радостями и обидами, вкусом и цветом, 
тяжестью и легкостью, опытом взаимоотно-
шений с людьми, животными и природой. 
И совершенно очевидно, что никакие элек-
тронные игрушки типа Тамагочи, которые 
и ныне можно купить на Яндекс-маркете, 
не заменят живых щенков и котят, так же 
как реальных друзей, родителей и детей. Все 
реальное радикально отличается от любых 
информационно-компьютерных имита-
ций, отличается как настоящее от поддел-
ки, от суррогата, от симулякра [2]. Потому 
что реальное общение – это общение «ли-
цом-к-лицу» [17], оно телесно-чувственно, 
интуитивно-непосредственно, жизненно-
значимо. В ныне уже отдаленные годы совет-
ского периода была шутка о «болезни ухо-гла-
за»: вижу одно, а слышу (по радио) – другое. 
Или о конкуренции между холодильником 
и телевизором: телевизор рассказывает краси-
вые сказки, а в холодильнике шаром покати. 



82

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2024 ♦ 4 (120) июль – август ⇒

То же самое относится к сегодняшнему дню: 
опыт чувственной повседневности и опыт 
общения с  «культурными индустриями» 
не  совпадают. Точнее, он совпадает лишь 
частично. Многие моменты эмпирического 
взаимодействия человека с миром остаются 
недосягаемы для тех матриц, которые накла-
дывают культурные индустрии. Они даны как 
прямые впечатления. Так формируется соб-
ственная повседневно-выстраданная точка 
зрения, свой неповторимый ракурс суждения 
и мироощущения.

Другой вопрос, что на эти прямые впе-
чатления личного опыта набрасывается сеть 
эталонов и интерпретаций, производимых 
культурными индустриями во всех их ви-
дах. То есть, личный опыт начинает соиз-
меряться с массово заданными эталонами 
не традиционного свойства, а с теми, ко-
торые на текущий момент придуманы про-
фессиональными группами, действующими 
в  соответствующей сфере производства 
и торговли с целью умножения прибыли. 
В этом смысле фактически все проявления 
современного человека оказываются подвер-
жены моде, целенаправленно создаваемой 
для увеличения количества продаж. Личный 
опыт «упаковывается» во внешние формы 
«модного и востребованного», и эти фор-
мы касаются всего – одежды, обуви, зданий, 
машин, предметов обихода, средств воздей-
ствия на телесность (медицина, физкультура, 
косметология), искусства, чувств, мыслей, 
тем для разговора, мировоззренческих по-
зиций. И поскольку личный опыт попадает 
в меняющиеся матрицы, серийно производи-
мые для продаж, то и интерпретируется он 
в соответствии с ними, со всегдашней на них 
оглядкой, со стремлением соответствовать 
им и не упустить момента их изменений. 
Личный опыт, предполагающий личную 
точку зрения, хотя и выстраивается в соот-
ветствии с перипетиями индивидуальной 
жизни, тем не менее, оказывается все время 
в погоне за извне заданными динамичными 
стереотипами: надо успевать; кто не успел, 
тот опоздал. Возникает ситуация, сложив-

шаяся уже к середине ХХ века, в пору, когда 
культурные индустрии, еще не будучи элек-
тронными, уже набирали силу. Тогда извест-
ным философом и психологом Э. Фроммом 
человек рыночного общества был описан 
так: « ˂…˃ Теперь его силы становятся от-
чужденными, отторгнутыми от него, пре-
вращаясь в предмет использования и оценки 
со стороны других; тем самым его чувство 
самоидентификации так же колеблется, как 
и чувство самоуважения; оно зависит от той 
суммы ролей, которые человеку приходится 
играть, – «Я таков, каким вы хотите меня 
видеть» [14, с. 69].

По сути дела, происходит сплавление, 
амальгамирование личного опыта и  сте-
реотипов культурных индустрий. Отчего 
и мировоззрение человека, которое, каза-
лось  бы, рождалось в  его неповторимой 
жизненной истории, несет на себе не про-
сто мощный отпечаток «общих форм» (это 
есть и в традиционных обществах, которые 
тоже императивно формируют взгляды 
на мир, просто иными способами), но по-
стоянно меняет эти формы под давлением 
индустриально поставленной манипуляции. 
Интересно также то, что у «среднего челове-
ка», постоянного потребителя продукции 
культурных индустрий, стремительно ме-
няется даже язык, на котором он говорит, 
ибо новые слова, запущенные журналиста-
ми, политическими деятелями, разного рода 
«спичрайтерами и блогерами», моментально 
становятся частью повседневного лексикона, 
вытесняя естественно-сложившийся язык 
данной культуры. В наши дни агрессивным 
источником изменения повседневного со-
знания, мировоззрения и языка, на котором 
они себя выражают, являются англицизмы, 
охотно применяемые теле- и радиожурнали-
стами, политологами, а также популярными 
психологами. Повседневное сознание пред-
ставителей разных стран целенаправленно 
моделируется ради интереса транснацио-
нальных корпораций, а мировоззренческое 
ядро индивидов различных культур стере-
отипизируется, благодаря внедрению мод-



83

⇒  Теория  и  история культуры

ной англоязычной лексики, претендующей 
на роль «современной латыни». Впрочем, 
латынь в свое время была уделом узкого кру-
га ученых и не вторгалась в сознание масс, 
говоривших на своих собственных наречи-
ях. Единообразная языковая матрица ведет 
к выработке единого «всепланетного» ми-
ровоззрения – мировоззрения безличного 
покупателя и потребителя, обеспечивающего 
финансовое благополучие узких сверхбога-
тых групп.

Вернемся к  поставленному вопросу: 
можно ли выключить «электронные голоса»? 
До конца нет, но можно от них дистанциро-
ваться и им противостоять. Современному 
человеку очень важно внимательно прислу-
шиваться к «микро-опыту» своей жизни, 
к  ситуациям и  обстоятельствам близких 
и знакомых людей. Можно было бы сказать 
«доверяй, но проверяй», однако мы не в си-
лах проверить лично всего, что загружают 
в сознание масс культурные индустрии. Для 
проверки обмана, надувательства, мошен-
нических вбросов, которые содержатся в со-
временных СМИ, нужны специализирован-
ные структуры вроде телевизионного «Ан-
ти-фейка», который был создан в России уже 
в период СВО, но военные действия – особая 
ситуация, и на все высказывания «культур-
ных индустрий» не напасешься специаль-
ных расследований. К тому же речь не только 
о фактологических обманах, но о тех ценно-
стях, которые прокламируются по инфор-
мационным каналам. Поэтому так важно 
сохранение и распространение иных, под-
линно гуманистических ценностей, которые 
сформировались в европейской культуре 
в XIX–XX веках, – ценностей не моды и без-
граничного потребления, а всестороннего 
развития человека, который способен на до-
броту и щедрость по отношению к людям, 
развивающимся рядом с  ним [16]. И  это 
важная задача для России: сделать культур-
ные индустрии не служанкой международ-
ных финансовых монстров, а инструментом 
формирования гуманистического сознания 
граждан современной России.

Заключение
В начале статьи нами был поставлен во-

прос, возможно ли оставаться «автономным 
сознанием» в ситуации, когда на повседнев-
ную жизнь современных людей ежедневно 
и ежечасно обрушивается шквал манипу-
лятивных воздействий, которые по объему 
влияния сильно отличаются от всех воспи-
тательных и пропагандистских воздействий 
прошлых эпох. В результате рассмотрения 
повседневного сознания и специфики «куль-
турных индустрий», служащих получению 
прибыли, мы пришли к следующим выводам:

−	 ядро повседневного сознания – миро-
воззрение – исторически складывалось 
в режиме личного непосредственного 
общения и печатного авторского сло-
ва, но в информационную эпоху оно 
все более претерпевает массированное 
анонимное воздействие «культурных 
индустрий», в первую очередь, сетей 
Интернет и СМИ: вменяемые инду-
стриями матрицы сильно отличаются 
и отрываются от личного опыта людей;

−	 конвейерное проникновение этих 
матриц в повседневную жизнь столь 
велико, что совсем не подвергаться их 
влиянию невозможно: образуется не-
кий сплав «личного опыта» индивида 
и той динамической системы стерео-
типов восприятия и эталона интерпре-
таций, которые задаются СМИ;

−	 культурные индустрии, являющиеся 
частью экономического механизма по-
стиндустриального рыночного обще-
ства, массово вбрасывают в повседнев-
ное сознание, прежде всего, ценности 
потребления и удовлетворения личных 
желаний при минимальном сохранении 
общегуманистических ориентиров;

−	 выработка собственной, не зависящей 
от потребительских штампов точки 
зрения, выступает в западном мире, где 
родились культурные индустрии, де-
лом лишь самого индивида, способного 
все же дистанцироваться на базе лич-
ного опыта от вменяемых ему матриц.



84

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2024 ♦ 4 (120) июль – август ⇒

Для российского общества – даже при ус-
ловии сохранения сугубо рыночных экономи-
ческих механизмов – сегодня открыта возмож-
ность частичной переориентации культурных 
индустрий на задачи гуманистического воспи-
тания российского гражданина. В этом случае 

такая массовая и могучая форма влияния на ми-
ровоззрение, как культурные индустрии, полу-
чит позитивное содержание, связанное с идеала-
ми человеческого блага и перспективного разви-
тия для всех членов общества, с представлением 
о человеке как целостном и разумном деятеле.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Белл Д. Грядущее постиндустриальное общество: Опыт социального прогнозирования / пер. с англ. 

Москва: Academia, 1999. 783 с.

2.	 Бодийяр Ж. Симулякры и симуляция. Москва: Рипол-классик, 2017. 320 с.

3.	 Бодрийяр Ж. Общество потребления. Его мифы и структуры. / пер. с фр., послесл. и примеч. Е. А. Са-
марской. Москва: Культурная революция; Республика, 2006. 269 с.

4.	 Бодрийяр Ж. Система вещей. Москва: РУДОМИНО, 2001. 224 с.

5.	 Дугин А. Г. Постфилософия. Москва: Евразийское движение, 2009. 744 с.

6.	 Золотухина-Аболина Е. В. Повседневность и другие миры опыта. Москва: МарТ, 2003. 192 с.

7.	 Кастельс М. Информационная эпоха: экономика, общество и культура / пер. с англ. под науч. ред. 
О. И. Шкаратана. Москва: ГУ ВШЭ, 2000. 608 с.

8.	 Левит М. В. Классическое образование в постнеклассическую эпоху // Проблемы современного 
образования. 2011. № 3. С. 27–38.

9.	 Маклюэн М. Понимание медиа: внешние расширения человека. Understanding Media: The Extensions 
of Man / пер. с англ. В. Г. Николаева. 2‑е изд. Москва: Гиперборея: Кучково поле, 2007. 462 с.

10.	 Мареева Е. В. Культурология или философия культуры: истоки методологического конфликта 
// Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2021. № 1(99). С. 52–61.

11.	 Некрасова Н. А., Некрасов С. И. Мировоззрение как объект философской рефлексии // Современные 
наукоемкие технологии. 2005. № 6. С. 20–23.

12.	 Тоффлер Э. Шок будущего / пер. с англ.: Е. Руднева и др. Москва: АСТ, 2003. 557 с.

13.	 Тросби Д. Экономика и культура / пер. с англ. И. Кушнаревой; 2‑е изд. Москва: Издательский дом 
Высшей школы экономики, 2018. 256 с.

14.	 Фромм Э. Человек для самого себя // Фромм, Э. Психоанализ и этика. Москва: Республика, 1993. С. 17–191.

15.	 Хезмондалш Д. Культурные индустрии / пер. с англ. И. Кушнаревой. Москва: Издательский дом 
Высшей школы экономики, 2014. 455 с.

16.	 Черников И. А. Креативные индустрии в контексте модернизационных процессов в российской культуре 
// Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2021. № 5(103). С. 92–103.

17.	 Шюц А. О множественных реальностях // Мир, светящийся смыслом. Москва: РОССПЭН, 2004. 
С. 401–455.

18.	 Ярошенко Н. Н. Индустрия развлечений в пространстве современных культурных практик // Меж-
дународный журнал исследований культуры. 2017. № 1 (26). С. 112–122.

*

Поступила в редакцию 24.06.2024

МАЗАНЕНКО ОКСАНА МИХАЙЛОВНА – доктор философских наук, доцент, профессор кафедры 
социально-гуманитарных дисциплин, Луганская государственная академия культуры и искусств 
имени Михаила Матусовского

MAZANENKO OKSANA MIKHAILOVNA – DSc in Philosophy, Associate Professor, Professor at the Department 
of Social and Humanitarian Disciplines, Lugansk State Academy of Culture and Arts named after Mikhail 
Matusovsky

© Мазаненко О. М., 2024


