
56

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2024 ♦ 4 (120) июль – август ⇒

ПИФАГОР И ПИФАГОРЕЙСКАЯ  
ШКОЛА ОБ ОБРАЗОВАНИИ:  

КУЛЬТУРНО-ФИЛОСОФСКИЙ АНАЛИЗ
УДК 141
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2024-4120-56-64

В . А .  В о л о б у е в
Московский государственный институт культуры, 
Химки, Московская область, Российская Федерация, 
e-mail: volobuev3@yandex.ru

В . А .  Е с а к о в
Московский государственный институт культуры, 
Химки, Московская область, Российская Федерация, 
e-mail: esakov.va@yandex.ru

Аннотация. Статья посвящена анализу культурного и философского наследия первых мыслите-
лей периода античности. На фактологическом материале авторы обосновывают светскую и рели-
гиозную направленность образования в Древней Греции. Ссылаясь на широкий круг источников из 
истории античной философии, авторы более подробно рассматривают учение Пифагора и его по-
следователей. Проведен анализ деятельности Пифагора, связанной с созданием философско-рели-
гиозной школы, первой в античном мире. Рассмотрены основные направления учения Пифагора, 
названного пифагореизмом. Проведен историко-культурный анализ различных направлений пи-
фагореизма в гуманитарных и точных науках. На основе проведенного исследования авторы заклю-
чают, что пифагореизм явился первой античной образовательной школой. Затем авторы связывают 
культурологические и философские основы с современными тенденциями развития науки и обще-
ства, тем самым подчеркивая ценность идей пифагореизма.

Ключевые слова: культура, образование, светскость, религиозность, научность, философия, культу-
рология, античная философия, Пифагор, пифагореизм. 

ВОЛОБУЕВ ВИКТОР АЛЕКСЕЕВИЧ – доктор философских наук, профессор кафедры истории и фило-
софии, Московский государственный институт культуры

ЕСАКОВ ВАЛЕРИЙ АНАТОЛЬЕВИЧ – доктор культурологии, кандидат философских наук, профессор 
кафедры музыкального образования, заслуженный работник культуры Российской Федерации, по-
четный работник общего образования Российской Федерации, Московский государственный ин-
ститут культуры

VOLOBUEV VIKTOR ALEKSEEVICH – DSc in Philosophy, Professor at the Department of History and 
Philosophy, Moscow State Institute of Culture

ESAKOV VALERY ANATOLYEVICH – DSc in Cultural studies, CSc in Philosophy, Professor at the Department 
of Music Education, Honored Worker of Culture of the Russian Federation, Honorary Worker of General 
Education of the Russian Federation, Moscow State Institute of Culture 

© Волобуев В. А., Есаков В. А., 2024



57

⇒  Теория  и  история культуры

ВОЛОБУЕВ ВИКТОР АЛЕКСЕЕВИЧ – доктор философских наук, профессор кафедры истории и фило-
софии, Московский государственный институт культуры

ЕСАКОВ ВАЛЕРИЙ АНАТОЛЬЕВИЧ – доктор культурологии, кандидат философских наук, профессор 
кафедры музыкального образования, заслуженный работник культуры Российской Федерации, по-
четный работник общего образования Российской Федерации, Московский государственный ин-
ститут культуры

VOLOBUEV VIKTOR ALEKSEEVICH – DSc in Philosophy, Professor at the Department of History and 
Philosophy, Moscow State Institute of Culture

ESAKOV VALERY ANATOLYEVICH – DSc in Cultural studies, CSc in Philosophy, Professor at the Department 
of Music Education, Honored Worker of Culture of the Russian Federation, Honorary Worker of General 
Education of the Russian Federation, Moscow State Institute of Culture 

© Волобуев В. А., Есаков В. А., 2024

В современных условиях развития об-
щества идет переоценка ценностей в осозна-
нии опыта человеческой жизнедеятельности 
с  целью использования позитивных идей 
прошлого в действующей образовательной 
практике. Современные образовательные 
стандарты определяют результаты обра-
зования как знания, создающие целостное 
мировоззрение на основе знаний из разных 
областей. Такие когнитивные комбинации 
образуют потенциал личности с комплексом 
различных компетенций для развития само-

стоятельности человека и последующей их 
реализации в дальнейшей жизни.

Одним из таких комплексных взглядов 
на развитие личности было учение пифагорей-
ской школы, которая впервые в истории чело-
вечества применила системный взгляд на все 
процессы, происходящие вокруг развивающе-
гося человека. Пифагорейцы коснулись всех 
сторон жизни. Стремление познать мирозда-
ние и объяснить его научными и чувственными 
способами явилось первой попыткой абстраги-
рования, поэтому актуальность исследований, 

Для цитирования: Волобуев В. А., Есаков В. А. Пифагор и пифагорейская школа об образовании: 
культурно-философский анализ // Вестник Московского государственного университета культуры 
и искусств. 2024. №4 (120). С. 56–64. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2024-4120-56-64

PYTHAGORAS AND THE PYTHAGOREAN SCHOOL OF 
EDUCATION: A CULTURAL AND PHILOSOPHICAL ANALYSIS

V i k t o r  A .  Vo l o b u e v
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow region, Russian Federation, 
e-mail: volobuev3@yandex.ru

Va l e r y  A .  E s a k o v
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow region, Russian Federation, 
e-mail: esakov.va@yandex.ru

Abstract. This article is devoted to the analysis of the cultural and philosophical heritage of the first think-
ers of the period of antiquity. In this article, based on factual material, the authors substantiate the secular 
and religious orientation of education in Ancient Greece. Referring to a wide range of sources from the his-
tory of ancient philosophy, the authors consider in more detail the teachings of Pythagoras and his follow-
ers. The following is an analysis of Pythagoras' activities related to the creation of the philosophical and re-
ligious school, the first in the ancient world. The main directions of the teaching of Pythagoras, called Py-
thagoreanism, are considered. The historical and cultural analysis of various areas of Pythagoreanism, rang-
ing from the humanities to the exact sciences, is carried out. Based on the conducted research, the authors 
conclude that Pythagoreanism was the first ancient educational school. Then the authors connect the cul-
tural and philosophical foundations with modern trends in the development of science and society, there-
by emphasizing the value of the ideas of Pythagoreanism.

Keywords: culture, education, secularism, religiosity, scientific, philosophy, cultural studies, ancient philos-
ophy, Pythagoras, Pythagoreanism.

For citation: Volobuev V. A., Esakov V. A. Pythagoras and the Pythagorean School of Education: a cultur-
al and philosophical analysis. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 
2024, no. 4 (120), pp. 56–64. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2024-4120-56-64



58

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2024 ♦ 4 (120) июль – август ⇒

посвященных пифагореизму, в настоящее вре-
мя приобретает новый импульс.

Однако недостаток различного рода тео-
ретических и эмпирических материалов, имею-
щих отношение к осмыслению и реконструкции 
философского наследия первых мыслителей до-
сократического периода античности, затрудняет 
не только реконструкцию общего содержания 
этих знаний, но и сам процесс распростране-
ния и передачи их в формах образовательной 
деятельности, в том числе и моделях светского 
и религиозного характера.

Интересен вопрос о том, когда произошел 
«запуск» античной образовательной парадиг-
мы. Отсутствие ясности в вопросе исходной 
(стартовой) точки начального момента отсчета 
философского знания и моментов его генезиса 
ставит исследователя в ситуацию необходимо-
сти обратиться к некоторым вопросам проис-
хождения как самой философии, так и станов-
лению образования в Древней Греции, в част-
ности – аспектам его светской и религиозной 
направленности [2]. Попытаемся рассмотреть 
некоторые подходы осмысления этого вопроса 
в русле материалов истории античной филосо-
фии. В рамках этого исследования рассмотрим 
учение Пифагора и его последователей.

Анализ аспектов образования, связанных 
с Пифагором, его научно-профессиональной 
деятельностью, затрудняется в связи с тем, что 
труды Пифагора, а тем более оригиналы, до на-
шего времени не сохранились. В связи с этим 
анализ можно осуществить (что мы и пытаемся 
сделать) только по записям, сделанным значи-
тельно позднее, например, по материалам так 
называемых доксографов, и высказываниям 
философов более позднего времени, включая 
современность.

Для начала остановимся на биографии 
Пифагора Самосского (вторая половина 
VI в. – начало V в. до н. э.). Пифагор, по ряду 
версий, – это не имя, а прозвище, означающее 
«убеждающий речью». По другим источникам, 
например, легенде, гласившей, что родители 
будущего мыслителя, отправились в свадеб-
ное путешествие в Дельфы, где им встретился 
местный оракул, сообщивший им, что вско-

ре у них родится сын, которому предрешено 
быть мудрецом. Пророчество сбылось, и сына 
нарекли Пифагором в честь Пифии – жрицы 
бога Аполлона. Пифагор – сын резчика драго-
ценных камней, по другой версии – сын купца 
Мнесарха, родился на острове Самос (Иония). 
С раннего детства мальчик заинтересовался 
науками, поскольку обладал уникальными по-
знавательными способностями. Музыке, жи-
вописи, риторике, чтению и письму его обучал 
Гермодамант. С 18 лет его наставником был 
Ферекид Сиросский, обучавший его знани-
ям в области медицины, космологии, физике 
и ряду других наук. Вскоре Пифагор отправ-
ляется в город Милет, чтобы обучаться у Фа-
леса, который преподавал в первой греческой 
школе, где, наряду с другими дисциплинами, 
преподавалась и философия [1, с. 54].

Пифагор пополнял свои знания не только 
в Ионии, но и за ее пределами. Для Пифаго-
ра, как и «для ранних греческих философов 
˂…˃ было обычным делом набираться знаний 
на Востоке» [1, с. 55]. Затем Пифагор уезжает 
в Египет, где знакомится с жрецами и магами, 
затем переезжает в Вавилон (есть данные о том, 
что это его вторая поездка; первое пребыва-
ние связано с тем обстоятельством, что еще 
юношей он попал в плен к персидским заво-
евателям его родины и его пребывание было 
связано с Вавилоном), после этого он посещает 
Индию. В общей сложности в странах Восто-
ка он находился более 10 лет, где знакомится 
с  различными науками, знаниями и  искус-
ствами в различных областях. Греки, обучаясь 
в странах Востока не просто впитывали, по-
лучаемые знания, они, добывая информацию, 
старались не только осмыслить ее, а понять 
природу тех или иных проблем умозрительно, 
то есть теоретически. Именно с этого момента 
«теоретический склад ума и метод мышления 
абстракциями стал приоритетным для науки. 
Греки ˂ …˃ поставили на первое место «чистую 
мысль», метод дедукции как основополагающий 
и в науке, и в образовании» [1, с. 55]. Что каса-
ется Пифагора, то со временем, пополнив свои 
знания на Востоке, он перемещается по терри-
тории Западной Европы.



59

⇒  Теория  и  история культуры

Здесь отметим, что метод дедукции, кото-
рый появился в этот период, является одним 
из важных методов исследования и использует-
ся во всех науках, в том числе в культурологии. 
Ученые культурологи активно используют метод 
дедукции вместе с методом индукции в совре-
менных научных культурологических и социо-
логических исследованиях. Особенно часто они 
используются в эмпирических исследованиях.

Продолжая освещение биографии Пифаго-
ра, отметим, что он в 532 году приезжает в по-
лис Кротон (Южная Италия), в котором он пер-
вый (среди философов) создает философско-
религиозную школу. Эта школа по количеству 
учеников, насчитывающая от 300 до 2000 чело-
век, приближалась к Платоновской Академии, 
созданной несколько позднее. Таковы основные 
этапы жизни и деятельности Пифагора.

Далее продолжим анализ учения Пифаго-
ра, который получил название пифагореизм. 
Это течение исследовалось и продолжает изу-
чаться в трудах западных и российских ученых, 
так как представляет значительный научный 
интерес для всех областей знаний, в том числе 
для философии и культурологии. Кроме этого, 
пифагореизм исследуется в точных науках.

Пифагореизм имеет долгий генезис и ока-
зал огромное влияние на развитие культуры 
в Древней Греции и вообще Древнего Мира. 
Пифагорейцы имели определенную систему 
ценностей касательно политических практик. 
Представители этого течения предполагали, 
что их теория объединяет знания и мышление. 
И в тот период это было новаторством. Об этом 
в своих трудах отмечал Philip G. A. [10].

Возвращаясь к деятельности школы в Кро-
тоне, заметим, что с этой школой связана «пер-
вая вершина» пифагореизма – политическая. 
В учебном процессе школа обучала аристокра-
тическому образу правления, что в конечном 
итоге на практике привело к столкновению 
с полисной демократией (общественностью) 
в 450 году в Кротоне, что произошло в результа-
те неприятия этой линии обучения, поскольку 
она противоречила существующей традиции 
на практике. В результате столкновения школа-
община была разгромлена, сожжена, часть уче-

ников и преподавателей были убиты; по неко-
торым данным, погиб и сам основатель шко-
лы, другие источники отмечают, что он все же 
остался жив, убежав от преследований. Разгро-
му пифагорейской школы-общины подверглись 
ее представительства и в других городах. Всего 
в списках Ямвлиха из 25 городов значилось 218 
ученых-пифагорейцев (то есть преподавателей), 
осуществляющих учебный процесс и подготов-
ку желающих получить необходимое для них 
образование. Окончательная ликвидация пи-
фагорейской школы-сообщества состоялось 
в 430 году в Таренте, которой руководил Архит 
Тарентский. В итоге школа продолжала свое 
развитие на различных территориях античной 
Греции в местах пифагорейской диаспоры (рас-
сеяния) в различных учебных образованиях – 
в форме лицея, например, и др.

У пифагорейцев обучение в школе было 
регламентированным и строгим. Стать уче-
ником пифагорейской школы было сложно. 
Но самым трудным был сам процесс много-
летнего обучения. Обучающиеся делились 
на две различные группы:

1‑я группа – акусматики; по существу это 
послушники (слушатели), которые обязаны 
были в течение пяти лет только слушать свое-
го учителя, «впитывая» знания. При этом они 
должны были воздерживаться от суждений, что 
позволяет обучающемуся сохранять живость 
ума и мысли, так как он (ученик) таким образом 
скорее усваивает материал и учится умению 
слушать (по Гегелю), а также понимать других. 
Таким образом, для слушателей школы был ор-
ганизован внешний (эзотерический) вариант 
организации учебного процесса; например, они 
заучивали наизусть акусмы (изречения). Мож-
но отметить, что при такой организации обуче-
ния в большей степени получает свое развитие 
светская пифагорейская образовательная тра-
диция. Однако, судя по названию этой школы, 
в Кротоне создается философско-религиозная 
школа, в  которой был заложен потенциал, 
позволявший вести занятия по религиозным 
и светским областям знаний.

2‑я группа – это математики, то есть уче-
ные. Для них был организован расширенный 



60

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2024 ♦ 4 (120) июль – август ⇒

учебный процесс, включающий вопросно-
ответный аспект. В целом математики усваи-
вали внутреннюю (экзотерическую), то есть 
содержательно-научную область знаний, – ло-
гику, методологию, закономерности и так далее.

Кроме этого особенностью пифагорейской 
традиции является тот факт, что, закончив об-
учение, воспитанники были обязаны сохра-
нять в тайне для всех непосвященных (то есть 
не прошедших пифагорейскую подготовку) 
все то, чему их учили. Эта позиция закрытости 
пифагорейской образовательной системы, ее 
внутренние требования, конечно, противое-
стественны и диктуют необходимость дальней-
шего изучения и прояснения проблем пифа-
гореизма в этом аспекте [7; 3]. Однако, несмо-
тря на ряд вопросов, которые желательно еще 
прояснять, можно уже совершенно уверенно 
констатировать то бесспорное обстоятельство, 
что Пифагор – первый учитель в Греции, кото-
рый организовал школу по преподаванию наук 
и сам вел занятия в ней. Его предшественники 
сообщали свои идеи (достижения) другим.

Из  трех компонентов пифагореизма – 
религиозно-мифологического, научного (ма-
тематического) и философского – мы уделим 
внимание последнему, то есть философскому. 
К нему следует в первую очередь отнести то, что 
философ (по Пифагору), и это отметил Г.В.Ф. 
Гегель, имеет «отношение к мудрости как люби-
мому предмету, это отношение есть размышле-
ние, оно не есть единственно лишь голое бытие, 
а такое, которое осознается также в мысли» [4].

Будучи продолжателем Милетской тра-
диции, Пифагор, размышляя над проблемой 
начала всего сущего, где уже сказали свое слово 
Фалес (для него это «архе», то есть вода, влага), 
Анаксимандр («апейрон» – воздух), Гераклит 
(«огонь»), началом истинно сущего считает 
число – «оно и сущее, и оно же и средство по-
стижения сущего» [1, с. 54]. Объясняя свою 
концепцию, Пифагор полагал, что объяснение 
первоначала всего сущего на словах неубеди-
тельно и поэтому для ясности и четкости его 
разъяснения в обучении надо прибегать к чис-
лам (арифметике) и фигурам (геометрии) [8; 1]. 
Таким образом, для более убедительного разъ-

яснения вопроса о первоначале всего сущего, 
взяв за основу число – цифры и геометрические 
фигуры, мыслитель попытался объяснить мир 
и место человека в нем.

Таким образом, нововведение «числа» в во-
просе первоначала всего сущего «позволяют 
считать Пифагора великим мыслителем и но-
ватором в области становления теоретической 
области науки. Тем более общеизвестно, что 
название философии как области знания и как 
учебному предмету тоже дал Пифагор. И эти 
два фактора только добавляют ему значимости.

У пифагорейцев число не только начало 
всех вещей, но и сущность всех вещей, а также 
их первооснова и первоначало. Вместе с этим 
Пифагор относил числа к священным, боже-
ственным. И тогда число, с одной стороны, как 
сущность, отражаемая в мышлении человека, 
принимает форму философского осмысления 
нематериального, идеалистического порядка, 
а с другой стороны, число есть высшая конкрет-
ная предметная, объективная, то есть матери-
алистическая составляющая: оно есть цифра 
(единица, двойка, тройка и так далее.). Число 
придает философеме Пифагора дуалистический 
характер, хотя о разграничении этого дуализ-
ма в философии Пифагора говорить не прихо-
дится, это произойдет в полной мере в учении 
Платона. Число, в отличие от других воззрений, 
всегда конкретно, и эта конкретность в учении 
пифагорейцев играет свою роль [8; 9].

В основании чисел лежит единица – как 
первое совершенное первоначало всего суще-
го. Следующее число двоица – прибавление к ее 
совершенной сущности первого первоначала. 
В троице единица достигает своей реальности: 
к первому совершенному прибавляется двоица. 
Создав философское учение о числе, пифаго-
рейцы перешли к дедуктивно-теоретическому 
познанию реальности и перенесли это в обуче-
ние, а также – в образование [1, с. 66].

Пифагореизм в  своем развитии пред-
ставлял тщательно разработанную систему 
специально-научного знания (учение о проти-
воположностях, учение о душе и др.), однако 
философия в их научной сфере играла ключе-
вую роль.



61

⇒  Теория  и  история культуры

Далее проанализируем диалектику пифаго-
реизма. Диалектика имеет место в учении Пи-
фагора, хотя и представлена довольно скромно 
в сравнении с Гераклитом. Его диалектика свя-
зана с учением о противоположностях и носит 
в большей степени характер противопоставле-
ний. Противоположности представлены пара-
ми – их 10 (десять по Аристотелю), но никакой 
их характеристики, а тем более об их взаимоот-
ношениях и взаимосвязях нет вовсе. Это крат-
кий набросок и не более.

Коснемся вопросов, связанных с учением 
о душе. Понятие «души» занимает особое место 
в древнегреческой философии. Душе (псюхе) 
достойное место отводит уже Гомер. Он пред-
ставляет душу как жизненную силу, которая 
живет в человеке до конца его земной жизни 
и после смерти. У пифагорейцев душа стала 
представляться как «демон», как бессмертное 
существо божественного происхождения, кото-
рое вечно странствует, переходя из одного тела 
в другое; тело человека для души – это могила 
и ее временное пристанище [1, с. 62].

Пифагор продолжил учение о метемпси-
хозе (перевоплощении), которое он воспринял 
от своего учителя Ферекида Сиросского и при-
дал ему своеобразный импульс. У Пифагора 
в учении о метемпсихозе появилась тема «па-
мяти души» о своей прежней жизни, которая 
несколько позднее станет одной из проблем 
(тем) его философского учения.

Душа состоит из трех частей – это ум (nуs), 
рассудок (рhrеn) и страсть (thуmos), однако пи-
фагореизм не дает ответа на вопрос, как они 
взаимодействуют. Уделяется вопрос инкарна-
ции. При этом констатируется, что инкарнаций 
может быть множество, но кульминацией ка-
ждой из них должен быть катарсис (очищение). 
В своей телесной жизни человек, для достиже-
ния катарсиса, должен быть вегетарианцем, 
а также заниматься математикой и музыкой. 
Пифагор был противником жертвоприноше-
ний и, как следствие, воздерживался от употре-
бления мясных продуктов, что противоречило 
греческой народной религии того времени, чем 
навлек недовольство местного населения, т. е. 
своих сограждан демократов, на себя и школу.

Космологические взгляды пифагорейцев за-
нимают достойное место в их учении. Они ока-
зали достойное влияние на науку, образование 
и обучение. Известно, что слово «космос» как 
«украшение», «порядок» использовал еще Гомер. 
Однако у Пифагора «Космос – бездна, и в этой 
бездне, где‑то в середине ее, находится огонь – 
это зародилась «огненная единица», она вдыхает 
в себя беспредельное (воздух и огонь), и эта еди-
ница и оформляет космос, единица порождает 
двойку, тройку, четверку, а они эквивалентны 
возникающим космическим телам: линии, пло-
скости и объемному телу (телам)» [1, с. 66].

Пифагор, выдвигая идею множественности 
миров, предложил еще одну картину-версию ми-
роздания, оказавшуюся достойной последующего 
развития. А именно: соотношение предельности 
и беспредельности во Вселенной, они мыслите-
лем характеризуются определенной гармонией, 
в основании «которой лежит мера». Это означает, 
что мир предстает как гармоническая целост-
ность, которая подчинена законообразности (Ло-
госу – у Гераклита, числу – у Пифагора [1, с. 67].

Многие интуитивные догадки Пифагора 
и его последователей носят гениальную направ-
ленность: мир, возникнув в процессе гармони-
ческого сложения (сочетания предела и беспре-
дела), принимает форму шара (как и все косми-
ческие тела); движение Земли и других планет 
осуществляется по правильным орбитам, при 
этом Пифагор рассчитывает скорость движе-
ния планет [1, с. 67]. Что в условиях сочетания 
ростков светских традиций (математики, астро-
номии) и религиозных – магов, гадалок и др. 
явилось «великим прорывом» для дальнейшего 
развития интеллектуальной культуры в целом, 
науки и образования, в частности.

На общекультурную и образовательную 
парадигму античных греков оказали значитель-
ное влияние этические и социальные взгляды 
пифагорейцев. Общеизвестно, что пифаго-
рейский союз, будучи консервативным (они 
отстаивали сформированные старшими по-
колениями традиции, боролись за сохранение 
патриархальности и т. п.), направили против 
себя демократически настроенных граждан, что 
привело к разгрому их школы в Кротоне, где 



62

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2024 ♦ 4 (120) июль – август ⇒

погибли его последователи; по одной из версий 
эта же участь постигла и Пифагора. Уже из это-
го эпизода вполне понятно, что пифагорейцы 
принимали участия в общественной практике, 
их практическая философия проявляла себя 
«в форме нравственной жизни» [1, с. 68].

В целом этика пифагорейцев очень строгая: 
ориентирует человека к оценке самого себя, воз-
вышает душу человека над повседневностью, 
мелочами жизни, некоторыми внешними во-
просами. Хотя общая тенденция развития на-
уки и культуры в целом состояла в том, «что 
греческие мыслители все более и более перехо-
дили от изучения природы (натурфилософии) 
к изучению человека, его природы как субъекта 
и объекта познания, человеческого общества, 
дотоле целиком вписанного в природу и пови-
новавшегося законам «космоса»» [1, с. 66]. Бо-
лее того, например, философия этого периода 
в своем развитии постепенно способствует «се-
куляции» человеческого сознания и мышления, 
то есть идет процесс освобождения всех сфер 
общественной и частной жизни из-под контро-
ля религии в сторону мирской, светской [5; 6].

Организационно пифагорейская школа-
общество была построена на принципах гете-
рии, то есть личных отношениях, подкреплен-
ных авторитетом руководителя («Сам сказал» 
…, и слово Учителя принималась на веру бес-
прекословно), строгой дисциплиной и  т. п. 
Нравственный аспект, как обязательное пози-
тивное отношение обучающихся к занятиям, 
был приоритетным, а  также – послушание, 
занятия наукой, математикой и обязательное 
занятие музыкой. Одновременно (как впослед-
ствии у Платона) отрицались собственность, 
погоня за внешними благами жизни, тщеславие, 
высокомерие и пр.

Общеизвестно, что выделить в пифагоре-
изме ту часть учения, которая принадлежит 
самому учителю, представляется сложным, 
хотя «Сам сказал, т. е. Учитель», все же явля-
ется вершиной пифагорейской педагогиче-
ской системы. Что касается самой философии 
последователями Пифагора, то в лучшем слу-
чае им принадлежит развитие тех или иных 
граней той науки, которую выработал их 

учитель. Особенно ими хорошо представле-
на светская линия науки, внесшая огромный 
ценный вклад в образовательный и цивили-
зационный процесс (об этом скажем далее).

Вместе с тем одной из особенностей пи-
фагореизма является тот фактор, что они 
многое сделали в сфере частно-научных зна-
ний. Иными словами, «пифагореизм был пер-
вой философской школой, в недрах которой 
начали развиваться другие науки, носящие 
прикладной характер» [1, с. 67].

В данном материале мы коснемся некото-
рых идей наиболее значительных пифагорейцев-
ученых – Филолая, Алкмеона, Гиппаса (V в) и Ар-
хита Тарентского (IV в.), с которыми и заканчи-
вается доплатоновский пифагореизм.

Филолай – один из крупнейших предста-
витель пифагорейской школы после Учителя. 
Он был современником Сократа. Он уцелел 
во время разгрома пифагорейцев в Кротоне 
и оттуда бежал в Фивы. Его одно из опубли-
кованных произведений называлось тра-
диционно – «Природа», в котором Филолай 
поддерживает учение Пифагора.

Филолай больше ученый светской направ-
ленности, чем философ. Однако он подчерки-
вал, как и Пифагор, его учитель, что все, что 
существует в этом мире, «можно определить 
числом, математической моделью» [1, с. 68].

Филолай, касаясь философии, утверждает, 
что природа с самого начала своего образова-
ния возникла из соединения беспредельного 
и предела, поэтому весь мировой порядок и все, 
что в нем представлено, и есть соединение этих 
двух начал: «если бы все было беспредельным, 
то (оно) совершенно не могло быть предметом 
познания» [1, с. 66].

Число выступает, с одной стороны, как фак-
тор ограничения беспредельного пространства, 
а с другой как мера, в том числе и космоса, в ко-
тором «различные, разнородные и различным 
образом устроенные элементы должны быть 
по необходимости связаны такой гармонией, ко-
торая удержала бы их вместе в космосе» [1, с. 68].

Таким образом, Филолай является крупным 
представителем из последователей Пифагора. 
Он написал книгу под названием «Природа», где 



63

⇒  Теория  и  история культуры

один из первых «придал письму учение Пифаго-
ра». В частности, он отметил, что все что позна-
ваемо, имеет число, без которого ничего нельзя 
проследить, а тем более познать. Существующее 
в мире «можно определить числом, математи-
ческой моделью». Именно эти слова Филолая 
точно передают концепцию пифагореизма.

Филолай высвечивает отдельные, в то же 
время концептуальные положения пифагоре-
изма – значение числа как принципа оформлен-
ности и познаваемости мира; уточняет и кон-
кретизирует границы беспредельного и предела; 
число выступает как мера и как число-мера и др.

Филолай один из самых значительных по-
следователей Пифагора. Вклад в сферу науки 
и образования других пифагорейцев V века 
хотя и невелик, но о некоторых научных изы-
сканиях мы считаем возможным сказать. 
Акмеон Кротонский (первая половина V в.). 
Немногие его положения можно отнести к пи-
фагорейству. Однако его можно характеризо-
вать как врача и как основателя Кротонской 
медицинской школы. Он был врачом прагмати-
ком, в большей степени тяготел в своих научно-
медицинских изысканиях к экспериментальной 
деятельности. Акмеон считает, что нарушение 
взаимодействия между сторонами отдельных 
органов (особенно не совсем здоровых) дей-
ствительно может привести к заболеванию.

Акмеон был первым анатомом, нарушив-
шим традицию, которая запрещала вскрытие 
трупов. В целом его анатомические изыскания 
способствовали важным открытиям в области 
физиологии человека. Отметим, что китайские 
медицинские работники не решились на ана-
томирование и были вынуждены изобрести 
иглоукалывание, чтобы бескровно (а точнее – 
без вторжения во внутренние органы) лечить 
человека. Он проявил для того времени особый 
медицинский дар невропатолога (невролога) 
и физиолога: «открыл нервы, ведущие от орга-
нов чувств к мозгу, в том числе от мозга к глаз-
ным впадинам ˂…˃ определил, что мозг – это 
«технический» орган мышления и ощущения. 
Отмечен был и тот факт, что ощущения свой
ственны и человеку и животным, но последние 
не обладают способностью к мышлению. Он 

предлагал и другие методы лечения болезней 
внутренних органов человека, такие как дие-
тическое питание и гимнастика.

На наш взгляд, Акмеона можно все же (хотя 
и с некоторой «натяжкой») отнести к инициато-
рам философско-антропологического подхода 
лечения человека средствами медицины.

Таким образом, мы согласны с мнением 
Р. А. Басова в том, что с появлением в антич-
ности Акмеона из Кротона «появилась на свет 
медицина как с элементами философского, так 
и экспериментально характера, хотя в большей 
степени эта традиция светской направленности».

Гиппас из Метапонта (первая половина 
V в.). В сфере математики ему принадлежит 
открытие иррациональных величин и свойства 
несоизмеримости. По мнению И. Д. Рожанского 
[9], это достижение явилось поворотным мо-
ментом в истории древней математики в виду 
того, что нарушаются целые числовые соотно-
шения (что противоречило целостности числа 
по пифагореизму).

Таким образом, Гиппас как можно просле-
дить по направленности его научной деятель-
ности, является характерным представителем 
светской традиции. Однако его причастность 
к мистической линии, то есть обнародование 
духа секретности, нарушения целостности числа 
(числовых соотношений) свидетельствует если 
не о религиозности в его деятельности, то выяв-
ляет направленность возможного мистицизма.

Архит Таренский – представитель пифаго-
рейской школы в Спарте, который семь раз был 
главнокомандующим вооруженными силами 
«Великой Греции» и ни разу не был побежден. 
Архит – современник Платона и был дружен 
с ним (1, с. 70). Архит, по заслугам политиче-
ского деятеля и человека, пользовался большой 
популярностью и уважением своих сограждан.

В традиции Пифагора Архит считал, что 
число и его величина, по существу, есть «две еди-
ные первичные формы существующего». Однако 
предпочтение он отдавал арифметике, которая 
отличается совершенством знания [1, с. 70].

Архита интересовали и проблемы заботы 
о подрастающем поколении, например, изобре-
тение игрушек: сделанная им модель летающего 



64

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2024 ♦ 4 (120) июль – август ⇒

голубя – игрушка-подарок детям на века. Как 
и подавляющее большинство пифагорейцев, 
Архит Таренский относился к изучению музыки 
не как к развлекательному, прикладному ис-
кусству, а как к науке, а именно: он искал в ней 
«соответствия с разумом» [1, с. 70].

Итак, Архит Таренский, будучи уважаемым 
человеком своего народа, а также значительным 
государственным деятелем, выполнял важную 
роль военачальника и руководителя полиса 
Спарты, а также поддерживал образовательную 
традицию своего региона, выполнял большую 
роль в деле развития науки, считая и музыку ее 
элементом. Все это подтверждает его привер-
женность в большей степени к светской науч-
ной и образовательной парадигме.

Таким образом, Пифагор и пифагореизм, 
несмотря на объективные сложности с нали-
чием фактологического материала, позволяют 
считать, что это первая в европейской культуре 
и науке античная образовательная школа, где 
ее автор (Пифагор) и его последователи сами 
явились ее разработчиками, учеными и (что 
важно) сами явились преподавателями. И пре-

жде всего они участвовали в создании откры-
того Пифагором в Кротоне учебного заведе-
ния философско-религиозной направленности 
(о чем мы выше уже писали), где стали впервые 
преподаваться научные предметы, включая 
естественно-научную тематику (математика, 
геометрия), а также преподавалась музыка как 
научная дисциплина. В пифагореизме фило-
софский подход впервые осуществлен в системе 
учебного процесса.

Отметим, что пифагореизм стал отправ-
ной точкой развития науки в античном мире. 
Идеи, разработанные представителями пифа-
гореизма, послужили мощным толчком для 
развития различных отраслей знания. При 
них появилось абстрактное мышление в своем 
зачаточном виде, что было феноменальным яв-
лением. Дальнейшее развитие культуры и науки 
происходило в более поздние времена на той 
основе, которую подготовили представители 
пифагореизма. Их научные мысли поражают 
своей глубиной и широким охватом сущности 
мироздания, многие их идеи остаются актуаль-
ными и в настоящее время.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Басов Р. Х. История древнегреческой философии от Фалеса до Аристотеля / Москва: ЗАО «Издатель-

ский Дом «Летопись XXI», 2002. 416 с.

2.	 Богомолов А. С. Античная философия. Москва: Высшая школа, 2006. 392 с.

3.	 Волошинов А. В. Пифагор: Союз истины, добра и красоты. Москва: Просвещение, 1993. 224 с.

4.	 Гегель Г. В. Ф. Наука логики. Санкт-Петербург: Наука, 1997. 799 с.

5.	 Есаков В. А. Современный мегаполис и проблемы развития его социальной сферы: учебное пособие для 
студентов высших учебных заведений, обучающихся по специальности 071401 Социально-культурная 
деятельность. Москва: Московский государственный университет культуры и искусств, 2007. 75 с.

6.	 Жмудь Л. Я. Пифагор и его школа. Москва: Наука, 1990. 190 с.

7.	 Лосев А. Ф. Миф, число, сущность. Москва: Мысль, 1994. 919 с.

8.	 Особенности философии Пифагора. [Электронный ресурс]. URL: https://mystroimmir.ru/filosofiya/
pifagor.html

9.	 Рожанский И. Д. Античная наука / Серия: история науки и техники. М.: Наука, 1980. 199 с.

10.	 PHILIP J. A. Pythagoras and Early Pythagoreanism. University of Toronto Press, 1966. P. 215.

*

Поступила в редакцию 10.06.2024

СУМИНОВА ТАТЬЯНА НИКОЛАЕВНА – доктор философских наук, профессор кафедры социаль-
но-культурной деятельности, директор Издательского центра, Московский государственный ин-
ститут культуры 

SUMINOVA TATIANA NIKOLAEVNA – DSc in Philosophy, Professor at the Department of Social and Cultural 
Activity, Publishing Center Director, Moscow State Institute of Culture

© Суминова Т. Н., 2024


