
84

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

ДЕСАКРАЛИЗАЦИЯ КУЛЬТУРЫ  
ДРЕВНИХ ГЕРМАНСКИХ И КЕЛЬТСКИХ  

ПЛЕМЕН ПОД ВОЗДЕЙСТВИЕМ  
ХРИСТИАНИЗАЦИИ ЕВРОПЫ

УДК 001; 008; 177
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-5115-84-89

С . С .  П е т р у н и н 
Московский государственный институт культуры, 
Химки, Московская область, Российская Федерация, 
e-mail: underwaterstxne@gmail.com

М . М .  Ш и б а е в а
Московский государственный институт культуры, 
Химки, Московская область, Российская Федерация, 
e-mail: skyday.VM@yandex.ru 

Аннотация: В статье рассматривается христианизация германских и кельтских племен  средневеко-
вой Европы и трансформация отдельных элементов их культуры, в частности обряда инициации. При 
анализе данного обряда древних германцев было обнаружено, что он утратил сакральную функцию, 
вследствие чего стал неотъемлемой частью жизни средневекового рыцарства, неоднократно критикуе-
мого представителями католической церкви. Сходные процессы десакрализации происходили в песен-
но-поэтической традиции кельтских бардов с приходом христианства. В средневековой Европе роль 
певцов-поэтов из религиозной трансформировалась в развлекательную. На основании проведенного 
анализа трансформаций, произошедших в культуре после прихода христианства, был сделан вывод о 
том, что христианизация Европы способствовала десакрализации прежде сакральных элементов куль-
туры древних германских и кельтских племен, что и определило своеобразие средневековой культуры.

Ключевые слова: средневековая культура, десакрализация, христианство, средние века, рыцарские 
турниры, поэзия средних веков, кельты, барды, древнегерманская культура, рыцарство, рыцар-
ский роман. 

Для цитирования: Петрунин С. С., Шибаева М. М. Десакрализация культуры древних герман-
ских и кельтских племен под воздействием христианизации Европы // Вестник Московско-
го государственного университета культуры и искусств. 2023. №5 (115). С. 84–89. http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-5115-84-89

ПЕТРУНИН СЕРГЕЙ СЕРГЕЕВИЧ – магистрант, кафедра культурологии, Московский государствен-
ный институт культуры

ШИБАЕВА МИХАЛИНА МИХАЙЛОВНА – доктор философских наук, профессор, кафедра культуро-
логии, Московский государственный институт культуры

PETRUNIN SERGEY SERGEEVICH – Undergraduate student at the Department of Cultural Studies, Moscow 
State Institute of Culture

SHIBAEVA MIKHALINA MIKHAILOVNA – DSc in Philosophy, Professor at the Department of Cultural Studies, 
Moscow State Institute of Culture

© Петрунин С. С., Шибаева М. М., 2023



85

⇒  Эстетика и художественная культура

ПЕТРУНИН СЕРГЕЙ СЕРГЕЕВИЧ – магистрант, кафедра культурологии, Московский государствен-
ный институт культуры

ШИБАЕВА МИХАЛИНА МИХАЙЛОВНА – доктор философских наук, профессор, кафедра культуро-
логии, Московский государственный институт культуры

PETRUNIN SERGEY SERGEEVICH – Undergraduate student at the Department of Cultural Studies, Moscow 
State Institute of Culture

SHIBAEVA MIKHALINA MIKHAILOVNA – DSc in Philosophy, Professor at the Department of Cultural Studies, 
Moscow State Institute of Culture

© Петрунин С. С., Шибаева М. М., 2023

Христианство является одной из наибо-
лее влиятельных религий в мировой истории. 
Его распространение в Европе имело огромное 
значение для формирования культурной жиз-
ни западной цивилизации. Одним из наиболее 
интересных аспектов процесса христианизации 
Европы является трансформация культурных 
практик, связанных с архаическими веровани-
ями германских и кельтских племен.

Для обществ доцивилизационного этапа 
развития, на котором находились рассматри-
ваемые нами этнокультурные сообщества, са-
кральное пространство охватывало почти все 
аспекты человеческой жизни [3]. И более того, 
политеистические народы не проводили четко-
го разграничения между светской и духовной 

составляющей социального порядка, как это 
было зафиксировано в христианском мире [4; 7].

Исследователь секуляризации Харви Кокс 
отмечал, что возникновение понимания неко-
торых явлений как феноменов, не связанных 
с духовно-мистическим началом, обусловлено 
сущностью Авраамических религий. В своем 
труде «Мирской град: секуляризация и ур-
банизация в теологическом аспекте» ученый 
проводит отождествление библейских смыслов 
со снятием сакрального понимания некоторых 
явлений, свойственного политеистическим на-
родам. Книгу Бытия Кокс связывает с десакра-
лизацией природы, Исход – с десакрализацией 
власти, а Синайский союз – с возникновением 
светской системы ценностей [8].

DESACRALIZATION OF THE CULTURE OF ANCIENT 
GERMAN AND CELTIC TRIBES UNDER THE INFLUENCE 
OF THE CHRISTIANIZATION OF EUROPE

S e r g e y  S .  P e t r u n i n
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow region, Russian Federation, 
e-mail: underwaterstxne@gmail.com

M i c h a l i n a  M .  S h i b a e v a 
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow region, Russian Federation, 
e-mail: skyday.VM@yandex.ru 

Abstract: The article examined the Christianization of Germanic and Celtic tribes in medieval Europe and 
the transformation of individual elements of their culture, in particular the initiation rite. When analyzing 
this rite of the ancient Germans, it was discovered that it had lost its sacred function, as a result of which it 
became an integral part of the life of medieval chivalry, repeatedly criticized by representatives of the Cath-
olic Church. Similar processes of desacralization occurred with the song and poetic tradition of the Celtic 
bards with the advent of Christianity. In medieval Europe, the role of singer-poets was transformed from 
religious to entertaining. Based on the analysis of cultural transformations that occurred after the advent of 
Christianity, we concluded that the Christianization of Europe contributed to the transformation of the de-
sacralization of previously sacred elements of the culture of ancient Germanic and Celtic tribes, which de-
termined the originality of Medieval culture.

Keywords: Medieval culture, desacralization, Christianity, the Middle Ages, knightly tournaments, poetry 
of the Middle Ages, Celts, bards, ancient Germanic culture, chivalry, chivalric romance.

For citation: Petrunin S. S., Shibaeva M. M. Desacralization of the culture of ancient german and celt-
ic tribes under the influence of the christianization of Europe. The Bulletin of Moscow State Univer-
sity of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 5 (115), pp. 84–89. (In Russ.). http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-5115-84-89



86

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

Если с подобной точки зрения взглянуть 
на распространение христианства на терри-
тории Европы, заселенной в период поздней 
античности германскими и кельтскими пле-
менами, то можно заметить трансформацию 
духовной культуры, связанной с архаически-
ми верованиями. Это время традиционно 
рассматривается как период формирования 
двоеверия [6], однако в обществе происхо-
дит и десакрализация некоторых архаичных 
религиозно-обрядовых практик, что приво-
дит к зарождению особой формы культуры, 
более не связанной с ритуально-мистической 
составляющей.

В связи с рассмотрением развития куль-
туры средневековой Европы особый интерес 
представляет феномен средневекового рыцар-
ства, так как на примере культуры военного 
сословия можно обнаружить наличие дохри-
стианских религиозных традиций древних 
германцев [11].

Одной из культурных особенностей 
рыцарства являлось участие в турнирах. 
Однако сами по себе турниры, имеющие 
огромную популярность в христианской 
Европе, происходили из ритуальной практи-
ки древних германцев, связанной с обрядом 
инициации.

Посвящение в полноправные члены об-
щества в древнегерманской среде включало 
в себя вручение юноше оружия, после чего 
молодой человек должен был использовать 
его в публичном поединке. Военные состяза-
ния носили публичный характер, в них могли 
принимать участие взрослые воины, жрецы 
и старейшины; проводились «военные игры» 
также и при погребении вождей [13]. Тем вои-
нам, которым посчастливилось пройти состя-
зание, наносились татуировки.

Как мы можем заметить, военные состя-
зания германцев были напрямую связанны 
с ритуально-обрядовой составляющей жизни 
рассматриваемого нами народа. Однако после 
прихода христианства состязания теряют свой 
сакральный статус, вследствие чего становятся 
частью культуры военного сословия средневе-
ковой Европы [11].

Появление рыцарских турниров в знако-
мом нам виде принято связывать с XI веком; 
в это время они становятся важнейшей частью 
культурного кода средневекового рыцарства. 
Однако, с точки зрения духовенства, «военные 
игры» были недопустимы по причине того, что 
воины проливали кровь не за идеалы, остав-
ленные Иисусом Христом и отцами церкви, 
а ради отвлекающих от спасения души раз-
влечений и личного самоутверждения. В ка-
честве примера осуждения рыцарских турни-
ров со стороны духовенства можно привести 
обращение Жака де Витри к рыцарям. В сво-
ем обращении де Витри указывал на то, что 
участники турниров совершают семь грехов, 
а именно: им присуща «гордость, порожден-
ная похвалами мужчин и тщеславием; зависть, 
так как каждый завидует тому, кто признан 
наиболее доблестным; ненависть и гнев, нераз-
лучные спутники наносимых ударов, которые 
могут причинить рану и даже смерть» [15]. Так-
же папы Иннокентий III в 1140 и Евгений III 
в 1313 годах запрещали проведение турни-
ров; участников данных действ даже отлучали 
от церкви. Однако никакие запреты и критика 
не могли повлиять на существование данной 
формы состязаний военной аристократии 
средневековой Европы по причине того, что 
турниры имели утилитарное значение: рыца-
рям во время отсутствия войны было необхо-
димо оттачивать свои навыки, поэтому свет-
ская власть всячески способствовала проведе-
нию состязаний. Кроме того, древнегерманские 
ценности и традиции, особые представления 
о силе, чести, доблести, доминирующие в евро-
пейском миропонимании долгое время, не мог-
ли уйти из общественного сознания сразу по-
сле прихода христианства. Именно поэтому 
неодобряемые церковью рыцарские турниры 
пользовались огромной популярностью среди 
публики всех сословий, развивались на протя-
жении всей эпохи и закончили свое существо-
вание только на закате Средних веков.

Приведенный пример о рыцарских турни-
рах иллюстрирует собой произведенную в хри-
стианском мире трансформацию сакральной, 
культово-обрядовой практики германцев в но-



87

⇒  Эстетика и художественная культура

вую, лишенную священного статуса, традицию 
военного сословия.

В качестве наиболее яркого примера 
трансформации ранее духовной практики в яв-
ление, лишенное всяческой связи с культово-
мистической составляющей, можно отметить 
поэтическую традицию кельтских народов. 
Среди кельтов роль певцов-поэтов играли 
представители духовного сословия – барды. 
Барды связывали общество с миром мифов 
и легенд. Поэтические произведения часто 
исполнялась во время религиозных празд-
ников и церемоний. Это помогало создавать 
атмосферу поклонения и связи с духовным 
миром богов; иными словами, кельты вери-
ли в сверхъестественные свойства поэзии [9]. 
Особое почитание поэтического творчества 
бардов отмечал Лукиан: «Своими славослови-
ями вы [барды] выбираете из погибших на вой
не доблестные души, чтобы препроводить их 
в обитель бессмертных» [2].

Итак, как мы можем заметить, поэзия для 
кельтских народов была сакральным явлением, 
напрямую связанным с их религиозной жиз-
нью. После прихода христианства в Европу пе-
ред служителями нового культа одной из важ-
нейших задач стало уничтожение «языческого», 
«варварского» наследия [10]. Вследствие чего 
в христианском мире творчество бардов утра-
тило свой сакральный статус. Некоторые барды 
приняли монашество, и именно с их помощью 
удалось сохранить дохристианскую культуру 
кельтов [14]; некоторые продолжили творче-
ство поэтов-певцов, зарабатывая себе на жизнь 
при дворах светских властителей. В средневеко-
вом Уэльсе бард – это учитель-поэт, имеющий 
в обществе привилегированное положение, 
в Ирландии же бардом считался поэт, не имею-
щий законченного образования [5]. Творчество 
средневековых поэтов певцов весьма сильно 
ограничивалось священнослужителями. Роберт 
Грейвс в своем труде «Белая богиня» отмечал, 
что церковь препятствовала уходящему в ми-
фотворчество воображению поэтов, так как 
считала, что оно является отступлением от ис-
тины [5]. Также стоит отметить, что в данную 
эпоху помимо бардов существовали и другие 

певцы-поэты светского мира, например, сво-
бодные трубадуры и придворные менестрели. 
Средневековые менестрели в отличие от бар-
дов занимались не только музыкой и поэзией, 
но и увеселительными мероприятиями при 
дворе. Деятельность менестрелей неоднократно 
критиковалась со стороны духовенства по при-
чине того, что поведение «артистов», как прави-
ло, не совпадало с христианскими ценностями. 
Но это не мешало существованию творчества 
певцов-поэтов.

Итак, как мы можем заметить, ранее са-
кральное явление – поэзия бардов – с приходом 
новой религии десакрализируется.

Если рассматривать поэзию средних ве-
ков немного шире, а не останавливаться только 
на творчестве певцов-поэтов, то стоит отме-
тить, что в данный период существовала ду-
ховная литература, суть корой заключалась 
в приобщении мирян к сакральному миру 
Библейской истории. Например, до наших 
дней дошли такие рукописные произведения, 
как поэма «О житии и чудесах Богоматери», 
написанная Готье де Куэнси в XIII веке, в ко-
торой повествуется о том, как дева Мария по-
могала сбившимся с пути христианам. В поэме 
«Зерцало человеческого спасения», написан-
ной анонимным автором, речь шла о жизни 
и страданиях Иисуса Христа. Данные стихот-
ворные произведения интересны тем, что они 
были адресованы не только грамотному на-
селению, но и тем людям, которые не умели 
читать: рукописные книги содержали в себе 
массу иллюстративных материалов, ознако-
мившись с которыми любой человек мог укре-
питься в христианской вере. Т. е. сама по себе 
поэзия – в широком ее смысле – в эпоху сред-
них веков все так же могла связывать обще-
ство с духовным миром, однако ее сакраль-
ная роль довольно‑таки сильно снизилась 
в сравнении с дохристианским представлени-
ем. По-видимому, монахи понимали, что они 
создают не сакральный объект поклонения, 
а всего-навсего поэтическое произведение, 
суть которого заключалось в наставлении 
в христианской вере. К примеру, в монастырях 
Ирландии создавалось огромное количество 



88

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

поэтических сочинений, однако сами монахи, 
не придавая им какого бы то ни было значе-
ния, записывали свои мысли в стихотворной 
форме на незаполненных местах и на полях 
книг. До наших дней сохранилось множество 
произведений, повествующих об окружающем 
мире и разных сторонах человеческой жизни. 
В качестве примера такого произведения мож-
но привести стихотворение «Монах и его кот», 
в котором безымянный монах рассказывает 
о своей «дружбе» с котом, параллельно изла-
гая свои стремления познать божественную 
истину [9]. Как мы можем заметить, поэзию, 
порождаемую в монастырях, сложно в полной 
мере отнести к какой‑либо группе – секулярной 
или духовной. Поэзия порождается в монасты-
рях и создается духовным сословием, однако 
сами поэтические тексты, даже если и несли 
в себе что‑то религиозное, создавались с сугубо 
практической целью – для приобщения мирян 
к христианской религии.

Светская литература берет свое начало 
с возникновения нового жанра, воспевающе-
го благородные качества военного сословия 
средневековой Европы – рыцарского романа. 
В качестве наиболее яркого примера данного 
жанра интерес вызывает французская песнь-
сказка «Окассен и Николетта», написанная 
в первой половине XIII века. Интересно данное 
произведение по причине содержащейся в тек-
сте цитаты, которую можно считать наиболее 
ярким примером трансляции мнения, проти-
воречащего христианскому взгляду на ад и рай: 
«В рай пойдут лишь те люди, о которых я вам 
сейчас расскажу. Туда идут престарелые свя-
щенники, немощные, старые калеки, что по це-
лым дням и ночам толпятся у алтарей и старых 

склепов, туда идут те, кто ходит в лохмотьях, 
поношенных плащах, те, кто бос, наг и оборван, 
кто умирает от голода, жажды, от холода и ни-
щеты. Все они идут в рай, но мне нечего с ними 
делать. Мне же хочется отправиться в ад, ибо 
в ад идут отменные ученые, добрые рыцари, 
погибшие на турнирах или во время больших 
войн, туда идут славные воины и свободные 
люди; с ними мне и хотелось бы пойти. Туда же 
идут прекрасные благородные дамы, что имеют 
по два или по три возлюбленных, не считая их 
мужей; туда идет золото и серебро, дорогие 
разноцветные меха, туда идут игрецы на арфе, 
жонглеры и короли нашего мира» [12]. Как мы 
можем заметить из данной цитаты, главный 
герой указывает на свое желание попасть в ад, 
отмечая, что в аду находятся все выдающиеся 
люди человечества. Такой нетипичный взгляд, 
отраженный в средневековом произведении, 
позволяет нам заметить, как светская культура 
начинает вступать в некоторую конфронтацию 
с христианским мировоззрением. Интересно 
также и то, что рыцарские романы, хоть и яв-
лялись светскими произведениями, в которых 
критиковалось церковное благочестие, все же 
создавались духовным сословием – монаха-
ми, что указывает на то, что христианизация, 
способствующая строительству и духовно-
образовательному наполнению монастырей, 
помимо этого запустила процесс развития 
светской литературы.

В свете изложенного можно заключить, 
что распространение христианства в Европе 
способствовало десакрализации элементов 
дохристианской культуры германских и кель-
тских племен, что и повлияло на развитие сред-
невековой культуры.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Августин А. О граде Божьем. [Электронный ресурс]. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Avrelij_

Avgustin/o-grade-bozhem/

2.	 Брюно Ж. Л.  Галлы: монография. Москва: Вече, 2011. 400 с.

3.	 Геннеп А. Обряды перехода. Систематическое изучение обрядов. Москва: Восточная литература. 
РАН, 1999. 198 с.

4.	 Грациан «Decretum Gratiani». 2011. [Электронный ресурс]. URL: https://www.vostlit.info/Texts/
Dokumenty/Italy/XII/Ioann_Gratian/text1.phtml?id=9429



89

⇒  Эстетика и художественная культура

5.	 Грейвс Р. Белая Богиня: историческая грамматика поэтической мифологии. Монография. Москва: 
Прогресс-Традиция, 1999. 590 с. 

6.	 Гуревич А. Средневековый мир: культура безмолвствующего большинства. Москва: 1990. 396 с. 

7.	 Де Пеньяфортский Р. Компиляция декреталий папы Григория IX. [Электронный ресурс]. URL: 
https://www.vostlit.info/Texts/Dokumenty/Italy/XIII/1220-1240/GrigorijIX/dekretalii.phtml?id=9430 

8.	 Кокс Х. Мирской град: секуляризация и урбанизация в теологическом аспекте. Москва: Вост. лит, 
1995. 261 с.

9.	 Мурадова А. Кельты: анфас и в профиль. Москва: Ломоносов, 2010.

10.	 Назарова Л. А. История западноевропейской литературы Средних веков: учеб. пособие. Екатерин-
бург: Уральский университет, 2016. 184 с.

11.	 Николаева И. Ю., Карначук Н. В. История средневековой культуры. Часть II. Культура рыцарской 
среды: Учебное пособие. Томск: Издательство Томского университета, 2003.

12.	 Никулина Е. М. Окассен и Николетта. 2003. [Электронный ресурс]. URL: http://www.lib.ru/INOOLD/
WORLD/okassen.txt 

13.	 Носов К. С.  Рыцарские турниры. Санкт-Петербург: Полигон, 2004. 234 с. 

14.	 Смирнова В. А. История зарубежных литератур. Кельтский эпос. [Электронный ресурс]. URL: 
https://cyberleninka.ru/article/n/istoriya-zarubezhnyh-literatur-keltskiy-epos/viewer 

15.	 Флори Ж. Повседневная жизнь рыцарей в средние века. [Электронный ресурс]. URL: 
https://litresp.ru/chitat/ru/%D0%A4/f lori-zhan/povsednevnaya-zhiznj-ricarej-v-srednie-
veka?ysclid=lh3l1km0m9684387144

*

Поступила в редакцию 15.06.2023


