
77

⇒  Эстетика и художественная культура

ИКОНА КАК ТЕКСТ:  
СЕМАНТИКА ТЕЛЕСНОСТИ

УДК 246.5
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-5115-77-83

Г. В .  В а р а к и н а
Российский государственный университет имени А. Н. Косыгина (Технологии. Дизайн. Искусство), 
Москва, Российская Федерация, 
e-mail: galina_varakina@mail.ru

Аннотация: Основная проблема, на которую направлена данная статья, – рассмотрение средневе-
ковой христианской иконы как богословского текста. Цель при рассмотрении данной проблемы за-
ключалась в осмыслении богословских смыслов телесности как элемента христианского иконогра-
фического канона. Телесность в рамках статьи понимается как характер изображения человеческой 
фигуры с точки зрения пропорций, положения в пространстве, степени подвижности и обнажения 
плоти. Основным результатом исследования стало символическое осмысление телесности в ико-
не. При этом были выделены следующие символы: обнажение как знак святости, чистоты и побе-
ды духа над плотью; плоскостность изображения как знак духовности; контраст изображения лика 
и тела – как олицетворение принципа дуалистичности; поза, положение тела в пространстве, как 
зримое воплощение состояния души, жесты, несущие в себе информацию, дополняющую и раскры-
вающую смысл иконы. Тем самым мы доказали правомочность считать икону духовным текстом.

Ключевые слова: икона, иконографический канон, догматика, телесность, иконология, аллегория, 
символика.

Для цитирования: Варакина Г. В. Икона как текст: семантика телесности // Вестник Москов-
ского государственного университета культуры и искусств. 2023. №5 (115). С. 77–83. http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-5115-77-83

ICON AS TEXT: SEMANTICS OF CORPORITY

G a l i n a  V.  Va r a k i n a
The Kosygin State University of Russia (Technology. Design. Art), 
Moscow, Russian Federation, 
e-mail: galina_varakina@mail.ru

Abstract: The main problem that this article addresses is the consideration of the medieval Christian icon as 
a theological text. The goal in considering this problem was to understand the theological meanings of phys-
icality as an element of the Christian iconographic canon. Physicality within the framework of the article is 
understood as the nature of the image of the human figure in terms of proportions, position in space, degree 

ВАРАКИНА ГАЛИНА ВЛАДИСЛАВОВНА – доктор культурологии, доцент, профессор кафедры общего 
и славянского искусствознания, Российский государственный университет имени А. Н. Косыгина 
(Технологии. Дизайн. Искусство) 

VARAKINA GALINA VLADISLAVOVNA – DSc in Cultural Studies, Associate Professor, Professor at the 
Department of General and Slavic Art History, The Kosygin State University of Russia (Technology. Design. Art)

© Варакина Г. В., 2023



78

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

Основная проблема, на которую направ-
лена данная статья, – рассмотрение средне-
вековой христианской иконы как богослов-
ского текста. Обоснованием данного подхода 
является осмысление иконы в рамках хри-
стианства не только как моленного обра-
за [5], но как «небесного видения» [7], как 
«умозрения в красках» [6]. Все элементы ико-
ны – фигуры, атрибуты, фоны, цвета – прохо-
дят строгий отбор, участвуя в раскрытии ду-
ховного смысла запечатленного образа и/или 
сюжета. В качестве центрального элемента 
канона выступает телесность, понимаемая 
в данном исследовании как характер изо-
бражения человеческой фигуры с точки зре-
ния пропорций, положения в пространстве, 
степени открытости тела и его подвижности. 
Все эти компоненты имеют свое смысловое 
наполнение и участвуют в формировании 
текста иконы. Понять текст иконы – значит 
узреть не только лик, но и его прототип, 
Первообраз Божий [7, с. 92]. Тем самым мы 
поднимаем проблему не исключительно 
иконописных традиций (техники и иконо-
графии), но именно богословского смысла, 
которым наделялись элементы канона и ико-
на в целом. В связи с этим методология ис-
следования базируется на иконологическом 
подходе к осмыслению феномена телесности 
в данном контексте [4].

Цель данной статьи заключается в рас-
крытии богословских смыслов телесности как 
элемента восточнохристианского иконогра-
фического канона. Тема рассмотрена в сле-
дующих аспектах: характер изображения те-

лесности и ее символы, элементы телесности 
и их смыслы, обнажение тела как знак. В осно-
ве нашего анализа лежали фундаментальные 
труды по вопросам христианского искусства 
о. Павла Флоренского и кн. Евгения Трубец-
кого, осмысливших художественный опыт 
древнерусских изографов в единстве с бо-
гословскими основами русской ментальной 
культуры. Ключевое значение в исследовании 
имели работы Виктора Васильевича Бычкова, 
в частности, «Византийская эстетика. Теоре-
тические проблемы» [2] и «Феномен иконы» 
[3], в которых дано системное понимание 
иконы в контексте византийской и древне-
русской культур. В осмыслении принципов 
и смыслов иконографического канона важную 
роль сыграли исследования Никодима Пав-
ловича Кондакова [5] и Юрия Григорьевича 
Боброва [1].

Образ, внешним воплощением которо-
го является фигура, телесная оболочка, или 
просто телесность, – это сложный богослов-
ский концепт, не только подразумевающий, 
намекающий на присутствие Божественной 
сущности, но и являющий ее в реальности. 
Об этом писал о. Павел Флоренский: «Лик 
есть осуществленное в лице подобие Божие. 
Когда перед нами – подобие Божие, мы вправе 
сказать: вот образ Божий, а образ Божий – 
значит и Изображаемый этим образом, Пер-
вообраз его» [7, с. 92].

Богословское обоснование глубинных 
смыслов образа со ссылками на Отцов церк-
ви дает в монографии «Феномен иконы» 
В. В. Бычков, выделяя миметический, сим-

of mobility and exposure of flesh. The main result of the study was the symbolic understanding of physical-
ity in the icon. At the same time, the following symbols were highlighted: nudity as a sign of holiness, puri-
ty and victory of the spirit over the flesh, the flatness of the image as a sign of spirituality, the contrast of the 
image of the face and body as the personification of the principle of duality, pose (position of the body in 
space) as a visible embodiment of the state of the soul and gestures, carrying information that complements 
and reveals the meaning of the icon. Thus, we have proven the right to consider the icon a spiritual text.

Keywords: icon, iconographic canon, dogmatics, physicality, iconology, allegory, symbolism.

For citation: Varakina G. V. Icon as text: semantics of corpority. The Bulletin of Moscow State Uni-
versity of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 5 (115), pp. 77–83. (In Russ.). http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-5115-77-83



79

⇒  Эстетика и художественная культура

волический и литургический уровни. И на ка-
ждом уровне присутствует телесное, зримое 
воплощение образа. Говоря о миметическом 
образе, исследователь фокусирует внима-
ние на отзеркаливании реальности в образе, 
но «в единстве его внутреннего неизобрази-
мого содержания и внешней видимой формы» 
[2, с. 28]. Символический уровень познания 
образа фокусировал свое внимание именно 
на процессе постижения скрытого, глубин-
ного смысла образа. В его основе лежал еще 
античный принцип аллегории, позволяю-
щий через объекты реального мира выразить 
смыслы и содержание сверхбытия: «Образ – 
это важнейший способ связи и соотнесения 
между принципиально несоотносимыми 
и несвязуемыми уровнями бытия и сверх-
бытия» [2, с. 43]. И далее: «<…> символ, или 
образ, в конечном счете, был обращен к со-
кровенным основаниям человеческого духа, 
к его вселенскому первоисточнику» [2, с. 46]. 
Окончательное торжество духовного смыс-
ла образа В. В. Бычков раскрывает через его 
литургическое понимание. Только в рамках 
богослужения происходит перевоплощение 
образа изображенного в образ истинный, 
реальности художественной в реальность 
действительную, «способствуя своей эстети-
ческой значимостью созданию эффекта ми-
стического единения неба и земли» [2, с. 55].

Подобное отождествление изображения 
и духовной реальности мы находим и у о. 
Павла Флоренского в трактате «Иконостас». 
Он размышляет о храме и храмовом действе 
как о высшем синтезе, синтезе не только 
искусств, но человека и Бога. Знаком этого 
единения Флоренский считает иконостас, ко-
торый «есть граница между миром видимым 
и миром невидимым. <…> Иконостас есть 
явление святых и ангелов – ангелофания, яв-
ление небесных свидетелей, и прежде всего 
Богоматери и Самого Христа во плоти, – сви-
детелей, возвещающих о том, что по ту сто-
рону плоти. Иконостас есть сами святые» [7, 
с. 97].

Таким образом, возникает некоторая ан-
тиномия между зримым и мыслимым, фор-

мой и содержанием, телесностью и смыслом. 
Кроме того, в иконе мы встречаем разные 
способы запечатления телесности с точки 
зрения передачи формы и объема. В одной 
композиции мы встречаем как фигуры, теле-
сность которых полностью скрыта, так и изо-
бражения с частичным или даже полным 
обнажением, в активном движении, с вы-
явлением хотя бы мнимого, но объема. Это 
позволяет говорить о телесности как о важ-
ном символе. Наиболее значимыми смыслами 
телесности и их формальным обозначением 
являются сокрытость, бесплотность и дис-
пропорциональность. У каждого из выше 
названных качеств есть свой антипод: от-
крытость, оплотненность и пропорциональ-
ность. Такого рода двойственность отнюдь 
не обозначает противоположение телесности 
и духовности, что противоречило бы алле-
горизму византийского искусства. Однако 
включение фигур, телесность которых раз-
нится по качествам передачи, указывает лишь 
на символические смыслы, которые достаточ-
но легко прочитываются: уход от реальности 
смещает акцент на духовное содержание, тог-
да как подчеркнуто реалистичное изображе-
ние намекает на мирской характер образа и/
или сюжета. Примером может служить ико-
на «Рождества Христова» Андрея Рублева 
из праздничного чина иконостаса Благове-
щенского собора Московского Кремля. Здесь 
фигуры Богородицы, младенца Иисуса, Иоси-
фа и ангелов запечатлены в плотных драпи-
ровках, скрывающих телесность, пропорции 
их вытянуты. В то время как изображения 
пастухов, волхвов и женщин, совершающих 
омовение новорожденного, правдивы и пол-
ны жизненной убедительности. Это противо-
поставление дополняет разная степень под-
вижности фигур, где статика выражает идею 
святости образа, тогда как динамика говорит 
о естественности, жизненности изображае-
мого. Похожую интерпретацию мы встречаем 
у В. В. Бычкова, в том числе касательно поло-
жения фигур в пространстве (ракурс): «<…> 
подчеркнутая статика и иератизм (священ-
ная статуарность) призваны были показать 



80

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

их внутреннюю духовную концентрацию, 
сакральную значимость и возвышенность; 
их принадлежность не только и не столько 
земному миру, сколько миру вневременного 
бытия» [2, с. 94].

Бесплотность фигур в иконе нередко до-
стигалась как нарушением пропорций (верти-
кализм), так и уплощением объема, условной 
трактовкой драпировок, утемнением одежд 
в противовес светлым и объемным ликам. 
Тем самым акцент смещался на лицевые ча-
сти фигур, превращая и лики, и телесность 
в символы.

Символизм, пришедший на смену алле-
горизма раннехристианских и ранневизан-
тийских изображений, базировался на мно-
гозначности библейского текста и, в рав-
ной степени, на разработанной в Византии 
богословско-философской теории симво-
лизма, о чем подробно пишет В. В. Бычков 
в «Феномене иконы» [2, с. 36–46]. В част-
ности он отмечает, что «в картине (иконе – 
прим. наше), как и в библейском тексте, нет 
незначительных элементов и деталей. Если 
художник написал их, значит он наделил их 
каким‑то смыслом <…>. Религиозный ути-
литаризм и дух глобального символизма, ха-
рактерные для средневековой эстетики, не по-
зволяли ни мастеру, ни зрителю того времени 
допускать наличие случайных <…> элементов 
в изображении» [2, с. 34].

Основным элементом в иконе, несомнен-
но, является образ, человеческая фигура, яв-
ляющаяся символом первообраза, знаком его 
присутствия в мире. Или как у о. П. Флорен-
ского: «<…> икона есть напоминание о гор-
нем первообразе» [7, с. 108]. Можно выделить 
несколько элементов, наделяемых особым 
смыслом, которые мы можем наблюдать 
в характере изображения фигуры: разворот 
лика (ракурс), характер изображения одежд, 
положение тела в пространстве (поза), же-
сты рук. Причем все эти элементы выступают 
в единстве, как краски, образующие сложную 
палитру картины, уточняют и дополняют друг 
друга, помогая в прочтении иконы, в раскры-
тии ее смысла.

Основной объем фигуры, как правило, 
закрыт одеждами, остаются открытыми лишь 
лик, ладони и ступни. Одежды представля-
ют собой ряд задрапированных покровов, 
следующих за телесной оболочкой. Однако 
одежды не подчеркивают и даже не выявляют 
объем тела, но лишь обозначают его, лишая 
реальной анатомичности и пластичности. 
Флоренский называет одежду «частью тела», 
«явлением тела» [7, с. 125]. С одной стороны, 
вследствие цветового контраста одежд с ли-
ком создается впечатление их подчиненного 
значения. Однако, с другой стороны, здесь 
возникает интереснейший диалог покрыто-
го и обнаженного тела. Если мы принимаем 
позицию символического прочтения ико-
ны и всех ее компонентов, то и покровы мы 
должны понимать именно таким образом. 
У Флоренского же мы читаем: «<…> можно 
назвать их (святых – прим. наше) одежду тка-
нью из их (святых – прим. наше) подвигов» 
[7, с. 125]. И тогда на первый план выступа-
ют драпировки, суть которых не в подчерки-
вании объема тела, а в передаче душевного 
состояния изображенного и даже его духов-
ного статуса: «Складки своим характером, 
каков бы он ни был, могут выражать нечто 
духовное» [7, с. 126]. Так, в иконе Положение 
во гроб из праздничного чина из Городца 
(последняя четверть XV век, ГТГ) активные 
драпировки могут выражать драматизм си-
туации, душевное волнение изображенных 
святых; а разнообразие пластических реше-
ний покровов наряду с цветовыми вариан-
тами (преимущественно оттенки красного) 
могут быть интерпретированы как страстное 
начало. Флоренский, анализируя эволюцию 
иконописных средств и приемов, предлагает 
следующую дифференциацию в решении дра-
пировок: «<…> складки XIII–XIV веков <…> 
прямолинейны, но мягки, еще вещественны, 
часты и мелки – свидетельство о сильных 
духовных переживаниях <…>. В XV веке 
и до половины XVI складки удлиняются, уши-
ряются, теряют свою вещественную мягкость. 
А далее складки получают характер нарочи-
той прямизны, нарочитой стилизации, дела-



81

⇒  Эстетика и художественная культура

ются рассудочно-отвлеченными, при про-
бивающемся стремлении к натурализму» [7, 
с. 126].

Весьма часто одежды получают графиче-
скую проработку золотом, подчеркивающую 
систему складок. Наложенный поверх жи-
вописного слоя ассист кажется инородным, 
но одновременно выражающим двуприрод-
ность бытия: «<…> такое неслиянное соеди-
нение есть изображение невидимой стороны 
видимого, невидимой – в высшем и последнем 
смысле слова, то есть Божественной энергии, 
пронизывающей видимое оку» [7, с. 130]. Тем 
самым, присутствие ассиста не столько укра-
шает икону, сколько выявляет ее духовный 
смысл. И тогда уплощение, которое мы видим 
в иконах, воспринимается не как бесплот-
ность и аскетизм святых, а как присутствие 
в бытии инобытия.

Детальная проработка фигур открывает 
дополнительные смыслы. Так, большое зна-
чение имеет положение тела в пространстве 
с точки зрения ракурсности, статики и дина-
мики. Ракурс касается как всей фигуры, так 
и непосредственно лика. Бычков В. В. выде-
ляет три варианта ракурсного расположения 
фигуры и лика в пространстве: фронтальное, 
трехчетвертное и профильное. В каждом слу-
чае речь идет о духовном статусе персонажа. 
Любое отклонение от фронтальности и статич-
ности следует понимать как нарушение прин-
ципа святости, совершенства. Так, наиболее 
значимые образы – Иисус Христос, Богоматерь, 
апостолы, святые – изображаются статично 
и фронтально. Образы подчиненные, незначи-
тельные имеют свободное, как правило, трех-
четвертное расположение; тогда как в профиль 
запечатлеваются отрицательные, реже второ-
степенные персонажи [2, с. 94–95]. При этом 
статика выражает «внутреннюю духовную 
концентрацию, сакральную значимость и воз-
вышенность» [2, с. 94]. Телесная подвижность 
либо подчеркивает значимость центральных 
образов, либо выражает внутреннюю неста-
бильность, эмоциональность персонажей.

Большое значение имеет композицион-
ное решение иконы. Основной схемой в ико-

нописи является равносторонний треуголь-
ник, как самая устойчивая фигура. При этом 
допускается телесная активность в изобра-
жении героев, которая гасится инертностью 
композиции в целом.

Духовная природа святых подчеркива-
ется также бесплотным характером их изо-
бражений. Мы не ощущаем их весомости: 
зрительный акцент смещен на лик благодаря 
светоносности его решения и нимбической 
золотой обводке; драпировки решены услов-
но вертикально, но не обладают тяжестью; 
фигуры не отбрасывают тени, а пространство 
слабо разработано и лишено привычной пер-
спективы. «Поэтому фигуры в византийских 
изображениях обычно не стоят на земле, 
а как бы парят над поземом, что создает ил-
люзию их нематериальности» [2 с. 98].

Дополнительным средством усиления 
выразительности образов, акцентуации ду-
ховного содержания икон служат нарушение 
пропорций и разного рода телесные дефор-
мации: «<…> удлиненность фигур, широко 
раскрытые глаза, “перекручивания” челове-
ческих тел на 90 180 градусов» [2 с. 108], раз-
номасштабность фигур в рамках одной ком-
позиции. Масштабом, как правило, выделя-
ется значимый святой, духовность которого 
несоизмеримо выше остальных персонажей. 
Деформирование (перекручивание) тела уси-
ливает динамичность его восприятия и мо-
жет осмысливаться как душевное смятение, 
борьба со страстями, духовное перерожде-
ние и даже как греховность. Примером та-
кого рода телесных деформаций может быть 
икона «Преображение» круга Феофана Грека 
(1403 год, ГТГ), в которой мы видим развитие 
этого принципа: от прямостояния Христа, че-
рез изображение пророков в поклоне и разво-
роте, к коленопреклонённым и сильно дефор-
мированным образам апостолов. Бобров Ю. Г. 
дает следующий комментарий по поводу ха-
рактера изображения апостолов: «<…> канон 
в изображении апостолов, который фиксиру-
ет различие душевных состояний: Петр обыч-
но, стоя на коленях, смело смотрит на восси-
явшего Христа, Иоанн – юный и, вероятно, 



82

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

поэтому более впечатлительный, падает ниц 
и закрывает лицо руками, в то время как Иа-
ков, стоя на коленях, оборачивается посмо-
треть на чудо Преображения» [1, с. 86–87]. 
Тем самым, деформация телесности не только 
является средством повышения экспрессив-
ности образа, но и выступает символом, обо-
значающим духовное обретение или, напро-
тив, духовное оскудение.

В смысловом отношении наиболее по-
казательным элементом фигуры выступает 
жест рук – как некий знак, символ. Византия 
разработала достаточно большую систему 
выразительных, смыслосодержащих жестов, 
«которыми заменялись нередко реальные 
действия персонажей» [2, с. 105]. Таким 
образом, жест – это знак действия. Как мы 
говорили ранее, если поза выражает состо-
яние души и духа героя, то жест содержит 
информацию о движении, действии, собы-
тии. Бычков В. В. жесты рассматривает как 
важнейшие символы, которые трансфор-
мируют картину в икону: «Картина, в кото-
рой исчезают все изображения случайных 
движений фигур и членов тела, но остают-
ся лишь значимые символические жесты, 
сразу приобретает некий вневременной, 
условно-символический и одновременно – 
торжественно-иератический характер, пре-
вращается в икону или, точнее, в изобрази-
тельную основу иконы» [2, с. 105].

Так, в мозаике «Крещение Господне» 
(XI век, монастырь Осиос Лукас) явление Спа-
сителя в мир обозначено не только изображе-
нием собственно крещения в водах Иордана 
Св. Иоанном Крестителем в присутствии 
ангелов, но и последовавшими событиями: 
«<…> и се, отверзлись Ему небеса, и увидел 
Иоанн Духа Божия, Который сходил, как го-
лубь, и ниспускался на Него. И се, глас с небес 
глаголющий: Сей есть Сын Мой возлюблен-
ный, в Котором Мое благоволение» (Мф. 3: 
16–17). Последние обозначены голубем, сле-
тающим на Христа, и дланью Господней в же-
сте благословления. Именно жест обозначает 
присутствие и слово Господне, тем самым яв-
ляясь текстовой информацией в иконе.

Одним из символов телесности в кон-
тексте иконы выступает обнажение – полное 
или частичное раскрытие плоти. Учитывая 
метафизический смысл иконы, обнажение 
не может быть трактовано как естественное 
состояние тела вне одежд. Обнажение об-
ладает своими семантическими смыслами. 
Флоренский дает следующее пояснение об ис-
ключительности обнажения в иконе: «Обна-
женная фигура не то, что непристойна или 
некрасива, а была бы метафизически менее 
внятной, в ней труднее было бы прозреть суть 
просветленной человечности. Но, повторяю, 
это не ввиду соображений порядка морально-
го, бытового или еще какого‑нибудь, а по су-
ществу художественного дела, т. е. в силу 
зрительно-художественной символичности 
иконы» [7, с. 125].

В иконе обнажение встречается крайне 
редко: в ряде евангельских сюжетов – Богояв-
ление Крещение, Распятие, Христос во гробе, 
а также при изображении отдельных персо-
нажей – блаженные и юродивые. В сцене кре-
щения обнажение плоти Христа, полное или 
частичное (воды Иордана, перевязь на чрес-
лах, относящаяся к позднему периоду), мо-
жет быть интерпретировано как очищение 
и рождение в духе (суть одного из церковных 
таинств), а также как символ чистоты, свято-
сти (антикизирующая версия) [1, с. 72–76].

Похожее значение наготы мы встречаем 
в Распятии, где Христос также обнажен (ис-
ключение – перевязь на чреслах). Конечно, 
обнажение объясняется текстом евангелий, 
где сказано, что перед распятием с Христа 
были сняты одежды. Однако икона не огра-
ничивается фиксацией деталей текста, но дает 
его интерпретацию. В данном случае обнаже-
ние можно трактовать и как знак невинной 
жертвы в продолжение слов центуриона, ру-
ководившего казнью: «Истинно, Человек Этот 
был праведник (Лк. 23:47) [1, с. 117–126]. Дан-
ное понимание обнажения Христа получает 
продолжение в следующих сюжетах: Снятие 
с креста, Оплакивание, Христос во гробе 
и других вариантах с сохранением символики 
невинной жертвы [1, с. 126–131].



83

⇒  Эстетика и художественная культура

Нагота при изображении блаженных 
и юродивых носит строго символический 
характер. Юродство на Руси – это вид христи-
анского подвижничества, связанный с осоз-
нанным отказом от мирских благ, таких как 
имущество и социальный статус. Юродивые 
(понятие «блаженные» часто фигурирует как 
синонимическое, но по смыслу несколько 
шире) таким образом декларировали лич-
ную позицию, противопоставляя себя всему 
миру, отрекаясь от подчинения этому миру, 
становясь вне его рамок и условностей. На-
гота в этом контексте обозначает отречение. 
В то же время, нагой значит чистый, безгреш-
ный, святой. И юродивые с блаженными по-
читались на Руси как святые, божьи люди. 
Нагота способна выразить еще одну сторо-
ну жизни юродивых – ее пограничье, между 
миром людей и небом Троицы. Это мир из-
бранных людей, победивших не только че-
ловеческие предрассудки, но и голос плоти 
и даже разума.

В ряде случаев нагота юродствующих 
и блаженствующих заменяется одеждами 
из верблюжьего волоса (власяница) либо ру-
бищем. Но и в этом случае одежды лишь ча-
стично покрывают тело, выражающую идею 
и аскезы, и победы духа над плотью, и отри-
цания мира как он есть.

Таким образом, нами рассмотрена теле-
сность как элемент восточнохристианского 
иконографического канона, раскрыты его 
основные богословские смыслы. Нами были 
выделены следующие символы телесности: 
плоскостность изображения как знак духов-
ности, контраст изображения лика и тела как 
олицетворение принципа дуалистичности, 
поза (положение тела в пространстве) как 
зримое воплощение состояния души, жесты, 
несущие в себе информацию, дополняющую 
и раскрывающую смысл иконы, обнажение 
как знак святости, чистоты и победы духа над 
плотью. Тем самым мы доказали правомоч-
ность считать икону духовным текстом.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Бобров Ю. Г. Основы иконографии памятников христианского искусства: учебное пособие. Москва: 

Издательский дом «Художественная школа», 2010. 260 с.

2.	 Бычков В. В. Византийская эстетика. Теоретические проблемы. Москва: Искусство, 1977. 199 с.

3.	 Бычков В. В. Феномен иконы: История. Богословие. Эстетика. Искусство. Москва: Ладомир, 2009. 
633 с.

4.	 Варакина Г. В., Переволочанская С. Н., Азарова В. В., Добровольская В. Е. Иконология и компарати-
вистика: междисциплинарный дискурс // Вестник славянских культур. 2022. № 4 (66). С. 320–332.

5.	 Кондаков Н. П. Иконография Богоматери [Электронный ресурс]. URL: https://www.icon-art.info/
book_contents.php?lng=ru&book_id=33

6.	 Трубецкой Е. Н., князь. Умозрение в красках. Этюды по русской иконописи. Москва: Издательство 
Московской Патриархии Русской Православной Церкви, 2012. 152 c.

7.	 Флоренский П., свящ. Иконостас // Богословские труды. Сборник 9. Москва: Издание Московской 
патриархии, 1972. С. 80–148.

*

Поступила в редакцию 27.06.2023


