
17

⇒  История философии и философская антропология

«РУССКИЙ ЕВРОПЕИЗМ» И ЕГО ИСТОРИЧЕСКИЕ 
ТИПЫ В СВЕТЕ ДИАЛЕКТИКИ ОСОБЕННОГО

УДК 930.1(091)
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-5115-17-32

Е . В .  М а р е е в а
Московский государственный институт культуры,  
Химки, Московская область, Российская Федерация,  
e-mail: e.v.mareeva@yandex.ru

Аннотация: В статье осуществлен анализ либеральной, консервативной и социалистической интер-
претаций «русского европеизма» как способов и моментов самоопределения России. Автор пока-
зывает, что «русский европеизм» был следствием освоения европейского опыта в свете противоре-
чивости последнего. На примере П. Я. Чаадаева рассмотрено, как парадоксально происходило раз-
ложение либеральной идеи на русской почве еще до ее укоренения в России. В этих условиях у Чаа-
даева интерпретация «русского европеизма» выглядит как либеральная поза и «русский дендизм». 
Автор делает акцент на том, что уже в своих истоках позиция И. В. Киреевского была отражением 
противоречий либерального развития Европы, которая вырастала из аналогичной консервативной 
реакции на либерализм в самой Европе. «Русский социализм» А. И. Герцена рассмотрен в контексте 
общеевропейского социалистического движения. Автор исходит из того, что «русский европеизм» 
нельзя понимать как перенос европейских ценностей, образа мыслей и действий на русскую почву. 
Однако он может быть адекватно понят как способ самоопределения России, становления ее осо-
бой судьбы и культуры через освоение европейского опыта и через отношение к классическим иде-
алам в точке их пересечения с уже существующей культурной традицией.

Ключевые слова: «русский европеизм», И. Киреевский, П. Чаадаев, А. Герцен, консерватизм, либера-
лизм, социализм, «русский дендизм», православие, крестьянская община.

Для цитирования: Мареева Е. В. «Русский европеизм» и его исторические типы в свете диалектики 
особенного // Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2023. №5 
(115). С. 17–32. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-5115-17-32

“RUSSIAN EUROPEANISM” AND ITS HISTORICAL TYPES   
IN THE LIGHT OF THE DIALECTICS OF THE PARTICULAR

E l e n a  V.  M a r e e v a
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow region, Russian Federation, 
e-mail: e.v.mareeva@yandex.ru

МАРЕЕВА ЕЛЕНА ВАЛЕНТИНОВНА – доктор философских наук, профессор кафедры истории и фи-
лософии, Московский государственный институт культуры

MAREEVA ELENA VALENTINOVNA – DSc in Philosophy, Professor at the Department of History and 
Philosophy, Moscow State Institute of Culture

© Мареева Е. В., 2023



18

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

Европеизм из ряда тех понятий, которые 
имеют не только академический смысл. Спо-
ры о «русском европеизме» в том или ином 
виде возникают на  каждом важном этапе 
в  судьбе России. Об  этом спорили после 
реформ Петра I. Острый спор шел в канун 
и в ходе революций начала XX века. Актуаль-
ность темы европеизма то нарастает, то эта 
тема выходит «из  моды», в  зависимости 
от конъюнктуры и социальных трансформа-
ций. Возобновилась в своей сути полемика 
о «русском европеизме» сегодня, с чем связан 
наш интерес к истории вопроса.

В  первой части своей известной кни-
ги «Идея культуры. Очерки по философии 
культуры» В. М. Межуев различает понятие 
и идею, связывая последнюю с ценностным 
измерением мышления. Если научное поня-
тие ориентировано на объективность и все-
общность, то идея, согласно Межуеву, всегда 
несет в себе момент рефлексии и самосозна-
ния, что характерным образом выражает себя 
на уровне философских идей [20, с. 19–20]. 
Здесь не имеет смысла вступать в полеми-
ку и углубляться в вопрос о теоретической 
форме философского анализа, в  которой 
также присутствует момент объективности 
и всеобщности. Тем не менее стоит, следуя 

Межуеву, признать в европеизме способ само-
идентификации человека и коллектива. Идею 
«русского европеизма» в близком Межуеву 
смысле можно причислить к области культур-
ного и даже национального самосознания, без 
чего невозможно самоопределение народа.

Уточняя методологическую сторону во-
проса, обратим внимание на распространен-
ный акцент в научных статьях на многогран-
ности предмета исследований. Но чем «мно-
гограннее» наше понимание, тем абстрактнее 
его содержание. Стремясь охватить все воз-
можные аспекты, мы, как правило, грешим 
эклектикой. Потому в разговоре о «русском 
европеизме» стоит избрать противополож-
ный методологический ход – искать конкрет-
ный подход и тот аспект, который обнаружит 
особенность данного понятия.

Вполне естественно, что в самой Европе 
эта тема связана с осознанием европейцами 
своего континентального единства – в куль-
турно цивилизационном, политическом и ду-
ховной смысле. Европа – родина так называ-
емого «западного общества», которое имеет 
непростую историю самоопределения, а за-
тем – утверждения в контексте мировой куль-
туры и цивилизации. Именно поэтому одни 
западные ученые «рассматривают европеизм 

Abstract: The article realized analyzed liberal, conservative and socialist interpretations of "Russian Euro-
peanism" as ways and moments of self-determination Russia. The author shows, that "Russian European-
ism" was the assimilation of European experience in the light of the contradictory nature of the latter. Us-
ing the example of P. Y. Chaadaev, it is examined how paradoxically the liberal idea decomposed on Russian 
soil even before it took root in Russia. In these conditions Chaadaev's interpretation of "Russian European-
ism" looks like liberal posturing and "Russian dandyism". The author emphasizes that already in its origins 
I. V. Kireevsky's position was a reflection of the contradictions of the liberal development of Europe, which 
grew out of a similar conservative reaction to liberalism in Europe itself. "Russian socialism" A. I. Herzen 
is examined in the context of the pan-European socialist movement. The author proceeds on the basis, that 
"Russian Europeanism" can be adequately understood not as a transfer of European values, ways of thinking 
and acting on Russian soil, but as a way of self-determination of Russia, the formation of its special destiny 
and culture, which occurs through the assimilation of European experience and attitude to classical ideals 
at the point of their intersection with the existing cultural tradition.

Keywords: "Russian Europeanism", I. Kireevsky, P. Chaadaev, A. Herzen, conservatism, liberalism, social-
ism, «Russian dandyism», Orthodoxy, peasant community.

For citation: Mareeva E. V. “Russian Europeanism” and its historical types in the light of the dialectics of 
the particular. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 5 
(115), pp. 17–32. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-5115-17-32



19

⇒  История философии и философская антропология

как историю интеграции Европы и ее частей, 
другие – определяют его в более широком, 
цивилизационном, контексте как процесс 
развития культурно-исторической, духовно-
религиозной общности» [3, с. 158]. Эти два век-
тора анализа, по сути, сводятся к двум момен-
там: 1) как наши соседи стали «европейцами» 
и 2) как весь мир становится ими.

Если подходить к указанной проблеме 
чисто формально, то «русский европеизм» – 
это разновидность европеизма вообще, евро-
пеизма как такового. Собственно, так и счи-
тают те  наши соотечественники, которые 
убеждены: «Россия це  Европа». Впрочем, 
таким же образом рассуждал более ста лет 
назад Политик – герой «Трех разговоров 
о войне, прогрессе и конце всемирной исто-
рии, со включением краткой повести об Ан-
тихристе» у В. С. Соловьева. «Я хотел сказать, 
что настоящее существительное к прилага-
тельному русский есть европеец. Мы русские 
европейцы, как есть европейцы английские, 
французские, немецкие. … Все должны стать 
европейцами. Понятие европейца должно со-
впасть с понятием человека, и понятие ев-
ропейского культурного мира – с понятием 
человечества. ˂…˃ Европеец – это понятие 
с определенным содержанием и с расширяю-
щимся объемом» [24, с. 697].

И тем не менее, как показывает история 
русской культуры, это понятие обретало свое 
нетривиальное значение именно там, где 
пытались осознать не только близость к ев-
ропейцам, но и отличие. Особенный смысл 
идеи «русского европеизма» – в осознании 
и осмыслении сложного отношения русского 
человека к европейской культуре и западной 
цивилизации. И это отношение не сводимо 
ни к тождеству, ни к противостоянию, а рож-
дает чреватый противоречием новый куль-
турный феномен.

***
Истоки «русского европеизма» можно 

искать и в Московском царстве, и даже в кре-
щении Руси. Но  развитую рефлексивную 
форму эта идея обретает в XIX веке, соб-

ственно там, где она и была впервые выра-
жена А. И. Герценом.

Историк В. Г. Щукин, уточняя разницу 
между собственным подходом к  пробле-
ме «русского европеизма» и методологией, 
из которой исходит В. К. Кантор, различа-
ет историю культуры и историю идей. Как 
«чистого» историка идей, отмечает он, Кан-
тора «интересует не то, как люди себя ве-
дут, и даже не их мироощущение, а то, ка-
кие идейные концепции они выстраивают 
и чем эти концепции чреваты» [31]. Но исто-
рик культуры, уточняет Щукин далее, уве-
рен в том, «что нельзя изучать содержание 
идей, не понимая той специфической фор-
мы, в которой они создавались и высказы-
вались, а форма эта зависит от широкого 
культурного и психологического контекста, 
в котором каждый человек был воспитан 
и в котором он существовал» [31]. Иначе 
говоря, если Кантора интересует эволюция 
идеи принадлежности к Европе, то Щукина – 
те формы самосознания и действия, которые 
порождает европейское влияние на русской 
почве. Здесь в центре внимания трансформа-
ция европеизма как типа личности и формы 
самосознания на пересечении европейской 
и русской культуры и, соответственно, их 
влияние на последнюю.

В «Идее культуры» В. М. Межуев подчер-
кивает роль эпохи Возрождения в становле-
нии самосознания европейского человека как 
свободного творческого субъекта, способно-
го быть творцом самого себя. «Ренессанс, – 
пишет он, – утвердил право человека на то, 
чтобы считать себя ни на кого не похожей 
индивидуальностью, главное достоинство 
которой заключено в ее творчестве и том ма-
стерстве, с каким оно осуществляется» [20, 
с. 51]. О том, что здесь сердцевина европеиз-
ма, нужно сказать особо в свете привычных 
трактовок реформ Петра Первого, которого, 
прежде всего, интересовали достижения ев-
ропейских наук, технологический прогресс 
и рациональное ведение хозяйства. Но был ли 
он очарован идеей личной свободы и евро-
пейской демократией?



20

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

Все это обретает свое объяснение в свете 
представления о «догоняющей модерниза-
ции», которая не предполагает в качестве сво-
их предпосылок, с одной стороны, наемный 
труд и частную собственность, а с другой – со-
общество граждан со свободой совести и по-
литическими правами. В этом смысле Петр 
Первый, насаждавший язык, одежду и нра-
вы, взятые из Европы, не был последователь-
ным выразителем идеи «русского европеиз-
ма». Нельзя отрицать величие этой фигуры 
в ряду правителей других эпох. Но вряд ли 
стоит согласиться с пафосом К. Д. Кавелина, 
который писал: «В Петре Великом личность 
на русской почве вступила в свои безуслов-
ные права ˂…˃. Вся частная жизнь Петра, 
вся его государственная деятельность есть 
первая фаза осуществления начала личности 
в русской истории» [11, с. 59].

Тем не менее, уже к началу XIX века че-
рез прорубленное Петром «окно в Европу» 
в Россию стали проникать идеи европейско-
го гуманизма, и в обществе формировалось 
стремление к личной свободе, которое на поч-
ве дворянской культуры обретало причуд-
ливые формы. Сам термин «гуманизм», как 
известно, предложил Н. М. Карамзин, кото-
рый в «Записках русского путешественника» 
повествует о достижениях Европы, прежде 
всего, в области развития духа. И у него же, 
по мнению В. Кантора, зарождается тот иде-
альный образ Европы, которую будут считать 
своей духовной родиной поколения русских 
дворян и разночинцев.

Духовной родиной ренессансного челове-
ка был образ античности, уже проникнутый 
духом христианства, и как раз в этом новом 
качестве он стал основанием развития ренес-
сансного типа культуры. Рассуждая о стилиза-
ции античности в образе жизни ренессансного 
человека, Л. М. Баткин отмечал: «Гуманисты 
хотели жить ˂…˃ в мире культурных образов, 
который был ими выстроен с помощью старых 
книг» [1, с. 112]. Во многом сконструирован-
ным был образ Европы в рамках «русского 
европеизма». И в этом качестве он стал мо-
ментом исторической трансформации России.

«В  течение долгого времени, – писал 
Г. П. Федотов, – Европа как целое жила бо-
лее реальной жизнью на берегах Невы или 
Москвы-реки, чем на берегах Сены, Темзы 
или Шпрее» [27, с. 178]. Этот образ Европы 
стал складываться уже в общении «архивных 
юношей», которые служили в начале 1820‑х 
в Московском архиве Коллегии иностранных 
дел, но использовали служебное время для 
увлеченных бесед о философии и литературе. 
Тем самым архив, по словам современников, 
стал превращаться в своеобразный аристо-
кратический клуб выпускников Московского 
университета, инициативы которых сошли 
на нет после восстания декабристов.

Занимаясь историей «русского евро-
пеизма» Г. П. Федотов различал банальное 
подражание Европе и стремление развить 
«культурную идею Европы» на русской поч-
ве. Первое, по его мнению, породило наших 
«западников», а второе – «русских европей-
цев» [27, с. 179]. Обратим внимание на то, что 
в культурной жизни России XIX века они мог-
ли быть антиподами. И начать стоит с Ива-
на Киреевского, который после обучения 
у профессоров Московского университета 
стал служить в Московском архиве Колле-
гии иностранных дел и примыкал к «архив-
ным юношам». При этом дальнейший путь 
его духовного развития позволяет отделить 
«русский европеизм» уже от банальной вер-
сии славянофильства.

«Русский европеизм» первой половины 
XIX века иногда именуют «просвещенческим 
европеизмом» из-за растущего увлечения 
идеей европейской просвещенности, но ее 
воплощением уже считали не французское 
Просвещение, а немецкий идеализм, пред-
ставленный учениями Шеллинга и Гегеля. 
Иван Киреевский и его брат Петр были вос-
питаны отчимом и матерью – увлеченными 
шеллингианцами. Устремившись в 1830 году 
в  Германию, Иван Киреевский в  Берлине 
слушает лекции Гегеля, ректора Берлинского 
университета, и даже посещает его дома, а пе-
реехав к брату в Мюнхен, слушает Шеллинга. 
Каким же предстает образ Европы и европей-



21

⇒  История философии и философская антропология

ской просвещенности в итоге этой поездки? 
Об этом мы узнаем из статьи Ивана Киреев-
ского «Девятнадцатый век», опубликованной 
в журнале «Европеец», который он стал изда-
вать в 1832 году и на который возлагал боль-
шие надежды в деле утверждения на русской 
почве европейских идей.

Традиционное изложение духовной био-
графии Ивана Киреевского предполагает два 
противоположных этапа: «ранний», когда 
Киреевский занимается пропагандой запад-
ной истории, культуры и просвещенности, 
и «поздний», когда он отказывается от это-
го в пользу славянофильства. Собственно, 
за пропаганду либеральных идей и был закрыт 
журнал «Европеец». Но провозглашались ли 
в нем идеи политических свобод и конститу-
ции в духе Французской революции?

Статья Киреевского «Девятнадцатый 
век», судя по письму А. Х. Бенкендорфа, изла-
гавшего позицию Николая I, была воспринята 
как политический вызов. Иначе, как мы зна-
ем, была в итоге воспринята императором пу-
бликация одного из «Философических писем» 
П. Я. Чаадаева, из-за чего в 1836 году был за-
крыт журнал «Телескоп». Решение Николая I 
объявить Чаадаева сумасшедшим – с соответ-
ствующими ограничениями в передвижении 
и писательской деятельности – было, скорее, 
издевкой, чем серьезным наказанием. И это 
при том, что А. И. Герцен в мемуарах «Былое 
и думы», а затем В. И. Ленин в статье «Памяти 
Герцена», ставят Петра Чаадаева у истоков 
революционного движения в России.

Критика Чаадаева в адрес России внешне 
выглядит значительно радикальнее, чем жела-
ние Киреевского взрастить на русской почве 
европейскую просвещенность. Тем более что 
в статье «Девятнадцатый век» он не прослав-
ляет Французскую революцию, а, наоборот, 
видит в ней прошлое Европы, которое прео-
долевается новыми тенденциями в социаль-
ной и духовной жизни.

Как известно, указанная статья была 
опубликована в двух частях: начало в пер-
вом номере журнала «Европеец», а оконча-
ние в третьем номере перед его запретом. 

Именно в первой части автор дает нетриви-
альную трактовку новых духовных поисков 
в Европе 1. Характеризуя итоги Французской 
революции, когда свобода стала отказом 
от сословных стеснений, а царство разума – 
отсутствием предрассудков, Киреевский де-
лает акцент на том, что религия при этом сме-
няется легкомысленным неверием. «В науках 
признавалось истинным одно ощутительно 
испытанное, и все сверхчувственное отвер-
галось не только как недоказанное, но даже 
как невозможное. Изящные искусства от под-
ражания классическим образцам обратились 
к  подражанию внешней неодушевленной 
природе. Тон общества от изысканной ис-
кусственности перешел к необразованной 
естественности. В философии господствовал 
грубый, чувственный материализм. Прави-
ла нравственности сведены были к расчетам 
непросветленной корысти. Одним словом, 
все здание прежнего образа мыслей разру-
шилось в своем основании; вся совокупность 
нравственного быта распадалась на состав-
ные части, на азбучные, материальные начала 
бытия» [15, с. 10].

Но отрицательно он оценивает и сме-
нившую все это идеалистическую направ-
ленность в европейской культуре, связанную 
со склонностью к абстрактному умозрению, 
мечтательности, религиозному мистицизму. 
Выход из указанного противоречия он ви-
дит в примирении разных тенденций, что 
уже присутствует в культуре Европы. «Терпи-
мость вместе с уважением к религии явилась 
на место ханжества, неверия и таинственной 
мечтательности. В философии идеализм и ма-
териализм помирились системою тожества. 
Общество высшим законом своим признало 
изящество образованной простоты, равно 
удаленной … от той изысканности неестест-
венной, которая царствовала при дворе Лю-

1  Третий номер «Европейца» не  имел оконча-
тельной редакции и  не  вышел в  свет. В  представлен-
ном в  нем окончании статьи «Девятнадцатый век» 
перед нами обзор истории Руси и ее проблем, доста-
точно тривиально объясненных отсутствием влияния 
античной культуры.



22

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

довика XIV, и от того великолепия необразо-
ванного, которое окружало Наполеона в его 
величии» [15, с. 11].

Здесь, безусловно, просматриваются чер-
ты философии И. Шеллинга, в которой Кире-
евского привлекает, прежде всего, ее синте-
тический характер. Шеллинга он связывает 
с «последнею ступенью, до которой возвы-
силось новейшее любомудрие». С другой сто-
роны, Киреевский видит важную тенденцию 
европейской культуры в сближении развития 
духа с реальной жизнью. И стоит напомнить, 
что в ответ на данный запрос в философии 
XIX века возникло как фейербахианство, так 
и марксизм, и даже экзистенциализм С. Кьер-
кегора.

Лекции Шеллинга в более поздний пери-
од, уже после смерти Гегеля, будут слушать 
в Берлине Ф. Энгельс и С. Кьеркегор, делая 
противоположные философские выводы. 
Но Киреевского в начале 30‑х годов волнует, 
прежде всего, синтез христианства с народ-
ной жизнью. И этот сдвиг, по мнению Киреев-
ского, просматривается в культурной жизни 
Европы, обновляемой шеллингианством.

Обозначенное направление, связанное 
с  погружением христианства в  народную 
жизнь, и есть у Ивана Киреевского суть ев-
ропейской просвещенности, а значит – глав-
ная «культурная идея» Европы. Уточняя ее, 
Киреевский пишет: «Нет, религия не один 
обряд и не одно убеждение. Для полного раз-
вития не только истинной, но даже и ложной 
религии необходимо единомыслие народа, 
освященное яркими воспоминаниями, раз-
витое в преданиях одномысленных, сопро-
никнутое с устройством государственным, 
олицетворенное в обрядах однозначительных 
и общенародных, сведенное к одному нача-
лу положительному и ощутительное во всех 
гражданских и семейственных отношениях» 
[15, с. 17–18].

Столь подробное цитирование статьи Ки-
реевского должно служить доказательством 
того, что он вернулся из Европы вовсе не за-
падником, и «культурная идея Европы» в ста-
тье «Девятнадцатый век» – это никак не идея 

личной свободы, демократии и конституции. 
«Культурная идея Европы» выглядит в ука-
занной статье преддверием хомяковской со-
борности как единства крестьянской общины, 
церковного прихода и всего русского народа. 
Иначе говоря, статья «Девятнадцатый век» 
чревата не смутой, а соборностью.

Причем такое народное единство, про-
никнутое христианской идеей, воспринима-
ется Киреевским не как низшее и исходное, 
а как вполне зрелое общественное состояние, 
преодолевающее ограниченность западного 
индивидуализма. И в этом смысле в лице Ива-
на Киреевского, как и в лице Алексея Хомяко-
ва, старшие славянофилы оказываются «рус-
скими европейцами», в отличие от младших 
славянофилов, у которых уже стало явным 
движение к изоляционизму 2.

Развивая эту мысль, Н. А. Бердяев пи-
шет в книге «Алексей Степанович Хомяков»: 
«И пора признать, что славянофилы были 
лучшими европейцами, людьми более куль-
турными, чем многие-многие наши западни-
ки. Славянофилы творчески преломили в на-
шем национальном духе то, что совершалось 
на вершинах европейской и мировой культу-
ры. Лучше западников впитали в себя славя-
нофилы европейскую философию, прошли 
через Шеллинга и Гегеля – эти вершины евро-
пейской мысли той эпохи» [2, с. VI]. Главную 
заслугу славянофилов Бердяев видит не в обо-
соблении от Запада и обращении к Востоку, 
а в том, что они сумели переработать запад-
ные идеи и влияние. «Значение славянофилов 
нужно искать не в том, – отмечает Бердяев, – 
что они не хотели знать Гегеля и Шеллинга 
и не испытали на себе их влияния, а в том, 
что они творчески пытались переработать 
Гегеля и Шеллинга, самостоятельно к ним от-
неслись и сказали тем своё слово в развитии 
философской мысли» [2, с. VI]. Понятно, что 
указанное характеризует именно старших 
славянофилов, в отличие от их более поздних 
последователей Н. Я. Данилевского, В. И. Ла-
манского и других.

2  О естественнонаучных основах изоляциониз-
ма у ряда «младших славянофилов» см. [16].



23

⇒  История философии и философская антропология

По мнению Бердяева, русское славяно-
фильство вписано в общеевропейское и даже 
мировое движение, которое обычно именуют 
«романтической реакцией» XIX века на ра-
ционализм XVIII века. Но это была реакция 
не только на рассудочность, но и на меркан-
тилизм и атомизацию цивилизованных лю-
дей, отказавшихся от патриархальной целост-
ности жизни. Добавим, что эта реакция при-
вела в Германии к стремлению романтиков 
воссоздавать старину, вплоть до сказок брать-
ев Гримм, а через немецкий эпос возродить 
целостность германского духа, что нашло 
свое выражение в творчестве композитора 
Рихарда Вагнера и отдаленно – в философии 
жизни Ф. Ницше и О. Шпенглера.

Во всех странах в этот период, отмечает 
Бердяев, романтическое движение обращает-
ся к истории и народному духу, ставя пробле-
му национального самосознания. При этом, 
несмотря на консерватизм, это нельзя счи-
тать лишь реакцией, но и прогрессом, при-
нимающим в каждой стране национально-
своеобразную форму. «Тем бо ́льшая заслуга 
славянофилов, – пишет Бердяев, – что в этом 
мировом потоке они сумели занять место сво-
еобразное и оригинально выразить дух Рос-
сии и призвание России. Они – плоть от пло-
ти и кровь от крови русской земли, русской 
истории, русской души, они выросли из иной 
духовной почвы, чем романтики немецкие 
и французские. Шеллинг, Гегель, романтики 
прямо или косвенно влияли на славянофи-
лов, связывали их с европейской культурой; 
но живым источником их самосознания на-
ционального и религиозного была Русская 
земля и восточное православие …» [2, с. VI].

Тем не менее, если позиция «раннего» Ки-
реевского – это особая форма «русского евро-
пеизма», то «поздний» Киреевский уже нахо-
дится на пути к тому, чтобы отделить Россию 
от Запада. Женившись в 1834 году на Наталии 
Петровне Арбеневой, которая в молодости 
была духовной дочерью преподобного Сера-
фима Саровского, он много общается со стар-
цами Оптиной Пустыни, которая находилась 
неподалеку от их имения. Киреевский прини-

мает участие в издании произведений «святых 
отцов» Восточной Церкви, где теперь видит 
истоки своих воззрений. Характеризуя эту 
ситуацию, Герцен отмечает в «Былое и думы»: 
«Киреевский, расстроивший свое состояние 
«Европейцем», уныло почил в пустыне мо-
сковской жизни … И этого человека, твердого 
и чистого, как сталь, разъела ржа страшного 
времени. Через десять лет он возвратился 
в Москву из своего отшельничества мисти-
ком и православным» [4, с. 237].

И все же Бердяев определяет идеологию 
старших славянофилов как «универсалист-
скую», откуда и проистекает мессианизм их 
учения. Ни Алексей Хомяков, ни Иван Киреев-
ский не идеализировали российскую действи-
тельность. И в деле распространения своего 
учения временами уповали на европейцев. 
В 1839 году в тексте «В ответ А. С. Хомякову» 
Киреевский, скорее всего, с горечью пишет: 
«Желать теперь остается нам только одного: 
чтобы какой‑нибудь француз понял ориги-
нальность учения христианского, как оно за-
ключается в нашей церкви, и написал об этом 
статью в журнале; чтобы немец, поверивши 
ему, изучил нашу церковь поглубже и стал бы 
доказывать на лекциях, что в ней совсем нео-
жиданно открывается именно то, чего теперь 
требует просвещение Европы» [14, с. 153].

Итак, уже в ее истоках позиция И. В. Ки-
реевского была отражением противоречий 
либерального развития Европы, которая 
вырастала из аналогичной консервативной 
реакции на  либерализм в  самой Европе. 
Но указанную консервативную версию «рус-
ского европеизма» имеет смысл сопоставить 
с другой его особенной формой, связанной 
с именем П. Я. Чаадаева.

***
Обсуждая тему «русского европеизма», 

часто указывают на Андрея Версилова в ро-
мане Ф. М. Достоевского «Подросток» как 
на яркий пример воплощения идеи Европы 
на русской почве. Доведение до крайности 
в изображении «идеи-силы», если пользовать-
ся терминологией М. М. Бахтина, – характер-



24

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

ный прием Достоевского. И действительно, 
будучи выразителем европейского духа, Вер-
силов в «Подростке» превращает его в пара-
доксальную фразу, лишенную какого‑либо 
содержания: «Тогда во всей Европе не было 
ни одного европейца! – вещает он. – Только 
я один, … как русский, был тогда в Европе 
единственным европейцем» [цит. по: 12, с. 6].

В трактовке исследователя В. К. Канто-
ра самоощущение Версилова характерно для 
русского западника, у которого Европа – это 
утопический образ и миф, не соответству-
ющий действительности, подобно тому, как 
Святая Русь является мифом у славянофилов. 
Но у «лишних людей», к которым можно от-
нести Версилова, наравне с Рудиным, Чацким, 
Онегиным, были свои прототипы, в том числе 
П. Я. Чаадаев.

Ф. М. Достоевский считал умонастрое-
ния западников, равно как и славянофилов, 
возможными лишь на почве русского барства. 
Но каким образом европейская либеральная 
идея породила на русской почве особый тип 
личности и самосознания, который позволяет 
ассоциировать либерализм с эгоизмом и по-
зерством? Как могло наступить разложение 
либеральной идеи на русской почве еще до ее 
укоренения в России?

Напомним, что поначалу в «Философи-
ческом письме» Чаадаева, опубликованном 
в  журнале «Телескоп», усмотрели призыв 
к смуте, как это было со статьей Ивана Ки-
реевского, и не только с ней. Тем не менее, 
цензоры этого не подтвердили. Интересен 
вывод, который был сделан в закрытой ре-
цензии князем Э. П. Мещерским: «Общее 
и  господствующее направление – римско-
католическое; цель, по-видимому, более ре-
лигиозная, нежели политическая, и скорее 
умозрительная, нежели догматическая. Ре-
волюционные принципы нигде не получают 
открытого выражения <…>. В конце концов, 
следов политического учения сенсимонистов 
в письмах тех не обнаруживается» [9, с. 535].

Но если в материалах Чаадаева не обна-
ружили практической революционности, ко-
торую тогда олицетворял социалист-утопист 

А. Сен-Симон, то в них присутствовал ради-
кализм иного плана. Произведения Чаадаева 
пронизаны “отчаянным оксидентализмом”, 
отметил в одной из записных книжек князь 
П. А. Вяземский. Оксидентализм, как антипод 
ориентализма, является почитанием Запада 
при полном уничижении его противополож-
ности, в данном случае России.

Во многих случаях исследователи не про-
водят границу между «Философическими 
письмами» и  «Апологией сумасшедшего», 
хотя до и после наказания Чаадаев характе-
ризует место России и православной церкви 
противоположным образом. Нельзя одно-
значно ответить на вопрос, с чем связаны 
комплименты православию и согласие с мес-
сианским назначением России в «Апологии 
сумасшедшего», которую Чаадаев писал, бу-
дучи уже под врачебным надзором. Был это 
переворот в воззрениях или конъюнктурный 
ход в надежде на помилование? «Апология 
сумасшедшего» так и не была дописана, хотя, 
по свидетельствам его друга А. И. Тургенева, 
Чаадаев при написании “Апологии сумасшед-
шего” подолгу обсуждал в кругу ближайших 
приятелей все аргументы “за” и  “против” 
будущего России. Но уже через год, после 
письменных обращений Чаадаева к Нико-
лаю I и А. Х. Бенкендорфу, с него был снят 
надзор с запретом писать и публиковать свои 
произведения 3. Тем не менее Чаадаев на про-
тяжении многих лет участвовал в светской 
и общественной жизни Москвы, в том числе 
в спорах славянофилов и западников.

Сложилось мнение, что революционный 
пафос Чаадаева связан с  реалистическим 
характером его критики. «Чаадаев пред-
ложил реальную меру оценки российского 
развития, – пишет В. Кантор, – пытаясь по-
нять судьбу страны в сравнении – «в общем 
порядке мира». Этот контекст, этот реализм 
в понимании исторического развития – в от-

3  Издатель журнала «Телескоп» Н.  И.  Наде-
ждин, сосланный за  публикацию «Философического 
письма» в Усть-Сысольск, а затем в Вологду, был амни-
стирован уже в 1838 году и вскоре стал служить в Ми-
нистерстве внутренних дел в Санкт-Петербурге.



25

⇒  История философии и философская антропология

личие от революционного утопизма Радище-
ва – и придали тексту Чаадаева колоссальную 
значимость и весомость» [12, с. 145]. И тем 
не менее, реализм Чаадаева как мыслителя, 
подобно его революционности, – это миф, 
поскольку у обличений, которыми наполне-
ны «Философические письма», нет никакой 
фактической основы, в чем стоит согласиться 
с рецензентом этой работы князем Э. П. Ме-
щерским. Социальная критика Чаадаева но-
сит умозрительный характер. Только во вто-
ром из «Философических писем» мы находим 
критическое замечание в отношении крепост-
ничества в России. «Эти рабы, которые вам 
прислуживают, – пишет он, – разве не они со-
ставляют окружающую вас атмосферу? Эти 
борозды, которые в поте лица взрыли другие 
рабы, разве это не та почва, которая вас но-
сит? И сколько различных сторон, сколько 
ужасов заключает в себе одно слово: раб! Вот 
заколдованный круг, в нем все мы гибнем, 
бессильные выйти из него. Вот проклятая дей-
ствительность, о нее мы все разбиваемся» [29, 
с. 346]. Но кто же виноват у Чаадаева в этом 
бесчеловечном явлении русской жизни?

Причины крепостничества в России Чаа-
даев ищет в истории христианства, где запад-
ная католическая церковь сумела и упразд-
нить этот социальный недуг, и соединить хри-
стианство с уважением к личности. Но на это 
оказалось не способным православие. Пусть 
скажет, обращается он к русской церкви, по-
чему она не возвысила “материнского голоса” 
против отвратительного насилия одной части 
народа над другой. Таким абстрактным обли-
чением русской православной церкви и завер-
шает Чаадаев свою критику крепостничества.

“Философические письма”, и  в  этом 
опять прав князь Мещерский, безусловно, 
проникнуты христианским провиденциа-
лизмом и мессианством. Промысел Божий 
у Чаадаева состоит в “водворении царства 
божьего на Земле”, которое неотделимо от ци-
вилизованного и справедливого общества. 
И  по  этому пути движется католическая 
Европа. Другое дело Россия. «Глядя на нас, 
можно сказать, – отмечает Чаадаев в первом 

из “Философических писем”, – что по отноше-
нию к нам всеобщий закон человечества све-
ден на нет» [29, с. 330]. В другом месте того же 
письма он пишет: «Мы живем лишь в самом 
ограниченном настоящем без прошедшего 
и без будущего, среди плоского застоя» [29, 
с. 325]. И, конечно, известный тезис, просла-
вивший Чаадаева, о том, что Россия предна-
значена только к тому, чтобы показать всему 
миру, как не надо жить и чего не надо делать.

Стоит еще раз подчеркнуть, что таковы 
основные идеи «Философических писем», 
первое из которых было опубликовано в жур-
нале «Телескоп». Но противоположное дока-
зывает Чаадаев в «Апологии сумасшедшего», 
где крайняя отсталость и неразвитость Рос-
сии вдруг оказывается предпосылкой того, 
чтобы опередить все народы и, как ирони-
зирует Г. В. Плеханов, “несколькими могучи-
ми прыжками перескочить в самое завидное 
будущее” [21, с. 303]. «Есть великие народы 
˂…˃, – пишет Чаадаев в «Апологии сумасшед-
шего», – которые нельзя объяснить нормаль-
ными законами нашего разума, но которые 
таинственно определяет верховная логика 
провидения: таков именно наш народ; но, по-
вторяю, все это нисколько не касается наци-
ональной чести» [28, с. 527].

Чаадаев продолжает считать обычаи 
предков, которые дороги славянофилам, 
лишь предрассудками. А достоинство рус-
ского народа он видит как раз в  том, что 
тот – tabula rasa, чистый лист, на котором 
великий правитель способен без сопротив-
ления написать слова «Европа» и «Запад» 
и двинуть его навстречу преобразованиям. 
Такими великими правителями, по мнению 
Чаадаева, были Петр Первый и Екатерина 
Вторая. В недописанной «Апологии сумас-
шедшего» ничего не сказано о роли Николая 
Первого. Хотя именно императора он считал 
себе ровней, судя по загадочному конфликту 
с Александром Первым в его молодости. Био-
граф М. Жихарев подтверждал, что Чаадаеву 
было свойственно делать акцент на собствен-
ной личности. Отстраняясь от народа и ари-
стократического окружения, он, тем не ме-



26

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

нее, остро переживал свои взаимоотношения 
с сильными мира сего.

Историософская концепция Чаадаева ни-
когда не предполагала созидательной работы 
«снизу». «Должно сказать, – писал он, – что 
наши государи, которые почти всегда вели 
нас за руку, которые почти всегда тащили 
страну на буксире без всякого участия самой 
страны, сами заставили нас принять нравы, 
язык и одежду Запада» [28, с. 525]. Как из-
вестно, он не принял участия в восстании 
декабристов и не поддерживал деятельности 
«тайных обществ». В его позиции нет тех эле-
ментов демократизма, которые мы находим 
у славянофилов. Ведь последние, не одобряя 
революционной борьбы и радикальных со-
циальных преобразований, все же связывали 
ход истории с народной жизнью.

Итак, исторический оптимизм, который 
вдруг обнаружился в “Апологии сумасшед-
шего”, состоит в том, что «род человеческий 
должен следовать только за своими естествен-
ными вождями, помазанниками бога, что он 
может подвигаться вперед по пути своего ис-
тинного прогресса только под руководством 
тех, кто тем или другим образом получил 
от самого неба назначение и силу вести его…» 
[28, с. 524]. Именно выдающаяся личность, 
в данном случае просвещенный монарх, есть 
начало свободы в интеллектуальной и обще-
ственной истории человечества. Индивиду-
альное у Чаадаева доминирует над общим, 
а личность над народом, что характерно для 
той либеральной формы «русского европе-
изма», в которой идея личной свободы уже 
не связана органически с демократией, с об-
щей жизнью. Но у Чаадаева эта позиция еще 
представлена в начальной форме, где христи-
анский “либерализм” противостоит христи-
анскому же “демократизму” славянофилов.

Возвращаясь к мифу о революционности 
и реализме взглядов Чаадаева, стоит обратить 
внимание на оценки его творчества со стороны 
Г. Г. Шпета, который говорит о концептуаль-
ном характере его философствования с долей 
условности. Согласно Шпету, именно постав-
ленные вопросы, а не ответы, определяют ме-

сто Чаадаева в истории русской общественной 
мысли. Историософия Чаадаева, в понимании 
Шпета, основана не на логическом доказатель-
стве, а на нравственном обличении и резонер-
стве. Чаадаев, как считает Шпет, стал «если 
не реальным, то символическим началом но-
вой интеллигенции, самим отрицанием, мора-
лизмом и самоедством антиципируя также ее 
психологические качества» [30, с. 89].

При этом сама фигура Чаадаева и его 
способ поведения являются символом ли-
беральной версии европеизма. Речь, прежде 
всего, о том, что брат Ивана Киреевского 
однажды в сердцах назвал “чаадаевщиной”. 
Еще до публикации “Философического пись-
ма” в “Телескопе” Петр Киреевский в письме 
Н. М. Языкову от 17 июля 1833 года пишет: 
«Эта проклятая Чаадаевщина, которая в сво-
ем бессмысленном самопоклонении ругается 
над могилами отцов и силится истребить все 
великое откровение воспоминаний, чтобы 
поставить на их месте свою одноминутную 
премудрость, которая только что доведена 
adabsurdum в сумасшедшей голове Ч. ˂…˃. 
Впрочем, я и сам чувствую, что болезненная 
желчь негодования мутит во мне здоровый 
и спокойный взгляд без пристрастия, кото-
рый только один может быть ясен» [23, с. 43].

Здесь важно указание Петра Киреевско-
го на подлинную мотивацию автора письма. 
«Философические письма» были написаны 
Чаадаевым лет за пять до публикации, и их 
долго читали в списках. Но только публика-
ция первого письма в «Телескопе» была вос-
принята как “вызов” и “поступок”. По словам 
биографа М. Жихарева, после публикации 
письма все, вплоть до барынь, которые по ин-
теллектуальному уровню были не выше сво-
их кухарок, бросились проклинать человека, 
“дерзнувшего оскорбить Россию” [10, с. 31].

Понятно, что славянофил Константин 
Аксаков в длиннополом зипуне и мурмолке 
и денди Чаадаев – вещи несовместные. Но род-
нит их именно вызов “обществу”, как  бы 
ни  мотивировал свое поведение каждый 
из них. В связи с этим заслуживает внима-
ния оценка образа мысли и поведения Чаа-



27

⇒  История философии и философская антропология

даева Ю. М. Лотманом, который акцентирует 
внимание на проявлении романтического бай-
ронизма и так называемого “русского дендиз-
ма”, что у людей масштаба Чаадаева, как пи-
шет Лотман, приобретало трагический смысл.

Личное обаяние, рыцарский стиль пове-
дения и одежда утонченного денди, отмеча-
ет Лотман, во многом составили секрет того 
воодушевления, которое испытал Александр 
Пушкин от общения с Петром Чаадаевым. 
Характерно, однако, неприятие настроений 
Чаадаева М. И. Муравьевым-Апостолом, ко-
торый в письме другу Чаадаева И. Д. Якуш-
кину от 27 мая 1825 года пишет: «Расскажи 
мне подробнее о Петре Чаадаеве. Прогнало ли 
ясное итальянское небо ту скуку, которою он, 
по-видимому, столь сильно мучился в пре-
бывание свое в Петербурге, перед выездом 
за границу? Я его проводил до судна, которое 
должно было его увезти в Лондон. Байрон 
наделал много зла, введя в моду искусствен-
ную разочарованность, которою не обманешь 
того, кто умеет мыслить. Воображают, будто 
скукою показывают свою глубину, – ну, пусть 
это будет так для Англии, но у нас, где так 
много дела, даже если живешь в деревне, где 
всегда возможно хоть несколько облегчить 
участь бедного селянина, лучше пусть изве-
дают эти попытки на опыте, а потом уж рас-
суждают о скуке!» [цит. по: 17, с. 132].

Тем не менее, английский сплин, который 
у англичан, как подчеркивает Лотман, довел 
многих до самоубийства, в России 20–30‑х 
годов приобрел характер распространенной 
аристократической хандры. В итоге Чаада-
ев находил героя пушкинского “Кавказского 
пленника” недостаточно разочарованным. 
В своей же хандре Чаадаев был максимали-
стом, испытывая полное ощущение бессмыс-
ленности жизни. Но романтический байро-
низм у Чаадаева, по мнению Лотмана, уже 
переходит в «русский дендизм». По своей 
сути дендизм – стиль поведения и одежды, 
сориентированный на внешнего наблюдате-
ля. Что касается идеологии дендизма, то она 
также замкнута на демонстративное поведе-
ние. Характеризуя суть этого явления, Лотман 

пишет, что «неотделимый от индивидуализма 
и одновременно находящийся в неизменной 
зависимости от наблюдателей, дендизм посто-
янно колеблется между претензией на бунт 
и разнообразными компромиссами с обще-
ством» [17, с. 133]. Именно в таком контек-
сте проясняется смысл того, почему эпатаж 
и позерство становятся для многих русских 
интеллигентов естественной формой проте-
ста в условиях абсолютизма. Скорее всего, 
именно этот элемент искусственности и эпа-
тажа в истории с первым “Философическим 
письмом” был назван Петром Киреевским 
“чаадаевщиной” как тенденцией русской 
культурной жизни.

Повторим, что после снятия надзора 
в  1837  году Чаадаев продолжил светскую 
жизнь, участвовал в  спорах западников 
и славянофилов. А. Герцен в мемуарах “Былое 
и думы” описывает, как он обычно с безна-
дежным взглядом стоял на бульваре, в залах 
и театрах, в клубе. Чаадаев часто бывал ка-
призным, недовольным, раздраженным, пи-
шет Герцен, как будто мстил русской жизни, 
замыкая печальное существование целого 
периода русской истории. Старики и моло-
дые стыдились его неподвижного лица, прямо 
смотрящего взгляда, печальной усмешки, яз-
вительного снисхождения. Что заставляло их 
принимать Чаадаева, звать и ездить к нему? 
Ведь он “горько” и “уныло-зло” оскорблял 
все, дорогое им, начиная с Москвы [см. 19].

На примере П. Я. Чаадаева мы видим, как 
парадоксально выражалась и в то же время 
разлагалась либеральная идея на  русской 
почве еще до ее укоренения в России. В этих 
условиях «русский европеизм» обретал форму 
высокомерного дендизма. Но если Чаадаев – 
фигура, не лишенная трагизма, то последую-
щее разложение либерализма уже несет черты 
комизма. «Я люблю комфорт жизни, – с важ-
ностью произносит у И. Тургенева в рома-
не «Отцы и дети» некто Ситников. – Но это 
не мешает мне быть либералом». Этот роман 
был написан в начале 60‑х. Еще более от-
кровенно либерализм предстает в качестве 
либеральной позы и  фразы в  фельетонах 



28

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

М. Салтыкова-Щедрина, который в середи-
не 70‑х изображает тип «человека культуры», 
постоянно решающего проблему: «Чего‑то 
хотелось: не то конституции, не то севрюжи-
ны с хреном…».

Однако рассмотрим еще одну – социали-
стическую – версию «русского европеизма».

***
Оказавшись в Европе в итоге революций 

начала ХХ века, русский философ Ф. А. Сте-
пун писал: «Вот мы изгнаны из России в ту са-
мую Европу, о которой в последние годы так 
страстно мечтали, и  что же? Непонятно, 
и все‑таки так: изгнанием в Европу мы оказа-
лись изгнанными и из Европы. Любя Европу, 
мы, "русские европейцы", очевидно, любили 
ее только как прекрасный пейзаж в своем 
"Петровом окне"; ушел родной подоконник 
из-под локтей – ушло очарование пейзажа» 
[25, с. 219]. Для Степуна это было не первое 
посещение Европы. С 1902 по 1907 год он об-
учался в Гейдельбергском университете. Тем 
не менее философ Степун еще раз убедился, 
что европейская действительность отличается 
от романтизированного образа Запада.

Идеальный образ Европы, которым жила 
русская интеллигенция, уже в XIX веке не со-
впадал с жизненными целями европейских 
бюргеров. И одним из первых, кто это пере-
жил, был А. И. Герцен, который в 1847 году 
навсегда покинул Россию. Но там, в благосло-
венной Европе, Герцен обнаружил не только 
признаки кризиса античных идеалов Истины, 
Добра и Красоты, но и отказ от идеалов Фран-
цузской революции.

Идеализация Европы у него, как и у мно-
гих других, подпитывалась неприятием 
российского абсолютизма. Но разочарова-
ние, наступившее после неудач революции 
1848 года, не отбросило его в другую край-
ность. В Москве Герцен был «западником», 
а в Европе стал как будто бы «славянофи-
лом». Но именно «как будто». «Когда я спо-
рил в Москве со славянофилами (между 1842 
и 1846 годами), – пишет он, – мои воззрения 
в основах были те же. Но тогда я не знал За-

пада, то есть знал его книжно, теоретически, 
и еще больше я любил его всею ненавистью 
к николаевскому самовластью и петербург-
ским порядкам. Видя, как Франция смело 
ставит социальный вопрос, я предполагал, 
что она хоть отчасти разрешит его, и оттого 
был, как тогда называли, западником. Париж 
в один год отрезвил меня, зато этот год был 
1848. Во имя тех же начал, во имя которых 
я спорил со славянофилами за Запад, я стал 
спорить с ним самим» [6, с. 416].

Оказавшись в Европе, он убедился в том, 
что в XIX веке лозунги Французской рево-
люции «Свобода, равенство, братство» уже 
не соответствует моменту: свобода и равен-
ство успели разойтись между собой, углубив 
противоречия нового буржуазного общества. 
И, тем не менее, Герцен продолжает искать 
их единство. Он не отказывается от свободы 
во имя равенства и не оказывается от равен-
ства и братства во имя свободы отдельного 
лица. Но как и где возможен их новый синтез?

В последней работе «К старому товари-
щу», адресованной М. А. Бакунину, Герцен 
отмечает: «Горе бедному духом и тощему ху-
дожественным смыслом перевороту, который 
из всего былого и нажитого сделает скучную 
мастерскую, которой вся выгода будет состо-
ять в одном пропитании, и только в пропита-
нии» [5, с. 536]. Жертвовать развитием лич-
ности в будущем предлагали сторонники так 
называемого «казарменного коммунизма». 
Но Герцен не согласен на эту жертву, и не со-
гласен он идеализировать патриархальность 
и русскую старину, как это делал уже упомя-
нутый славянофил Константин Аксаков, ко-
торого в зипуне и мурмолке народ на улицах 
принимал за персиянина.

Пройдя школу гегелевской диалектики, 
Герцен осознает противоположность лич-
ного и общего в социальной жизни. И, тем 
не менее, его идеал «русского социализма» – 
попытка найти их новый органичный синтез 
на пути к социальной справедливости.

Вспомним другого западника – К. Д. Ка-
велина, который писал: « ˂…˃ наше больное 
место – пассивностъ, стертость нравственной 



29

⇒  История философии и философская антропология

личности. Поэтому нам предстоит выработать 
теорию личного, индивидуального, личной 
самодеятельности» [11, с. 317]. Но что делать, 
если в Европе культ индивидуальной свободы 
оказался чреват мещанским эгоизмом и мер-
кантилизмом, а классические идеалы истины, 
добра и красоты неуклонно вытеснялись ме-
щанским благополучием – прообразом совре-
менного потребительского общества.

Как Ф. Ницше искал лекарство от со-
циальных болезней Запада на Востоке, так 
Герцен пытается лечить болезнь, проявив-
шую себя на Западе, русским лекарством. 
Его идея «русского социализма» – это раз-
витие личности внутри артели как высшей 
формы русской общинной жизни. В поиске 
цельности в разъятом бытии европейского 
человека, которого цивилизация расчленяет 
на функции, Герцен обращается к русскому 
народному быту, противопоставляя частной 
жизни и собственности традиционные скре-
пы общинного землепользования. При этом 
он не видит органической связи между эти-
ми формами жизни и православием, на чем 
настаивали его современники-славянофилы. 
Не православная вера, а максимальное раз-
витие личности – ядро будущей общинной 
жизни [18]. Разумное и свободное развитие 
русского народного быта, писал Герцен, со-
впадает со стремлениями западного социа-
лизма. Иначе говоря, европейский идеал сво-
бодной личности способен выжить и обрести 
будущее на почве сохранившейся русской 
общины. «Будущее России, – подчеркивал 
он, – зависит не от нее одной. Оно связано 
с будущим Европы» [7, с. 177].

В 1859 году в издаваемом Герценом в Лон-
доне журнале «Колокол» была опубликована 
серия фельетонов «Русские немцы и немец-
кие русские», в которой «немецкое» означа-
ло внешнее, формальное, бюрократическое, 
привносимое на  русскую почву, начиная 
с Петра. Но «по-немецки» к своему народу 
относились и сами русские, подобные гра-
фу А. А. Аракчееву, у которых «германский 
бюрократизм обогащался византийским ра-
болепием, а татарская нагайка служила пре-

восходным пополнением шпицрутенов» [8]. 
В «аракчеевщине» первой четверти XIX века 
предстал тот отвратительный облик «евро-
пеизма», который на всех уровнях русской 
жизни проявлял себя в особой муштре и же-
стокости. Как пишет Герцен, его отец охотно 
отдавал дворовых мальчиков в науку к таким 
хозяевам, прибывшим из Европы, которые 
были «неумолимые, систематические тира-
ны, и притом какие‑то беззлобные, что еще 
больше делало невыносимым их тиранство». 
Не будучи лично свирепым, отмечает он, та-
кой «европеец» с тупым убеждением «про-
должал дело Петра I и вколачивал ремнем 
европейскую цивилизацию» [8].

И  в  то  же время, отмечает Герцен, 
«русскими европейцами» были В.  Белин-
ский и Т. Грановский, которые, в отличие 
от «холодного просвещения», которым ве-
яло из Петербурга, прославились как «бла-
городные представители западной идеи». 
В рамках «русского европеизма» Герцен дает 
оценку антизападникам-славянофилам, кон-
сервативные идеи которых перекликаются 
с консервативной реакцией на буржуазные 
противоречия в самой западной культуре. 
Убеждения славянофилов, с которыми в 40‑х 
годах Герцена связывали дружеские отноше-
ния, безусловно, отличаются от теории офи-
циальной народности графа С. С. Уварова. 
За предложенной им формулой «Православие, 
Самодержавие, Народность» на протяжении 
десятилетий скрывалась консервативно-
охранительная политика, означавшая бюро-
кратическое упразднение западного просве-
щения, которая у Николая I, в частности, вы-
ражалась в запрете обучения молодых людей 
с 10 до 18 лет за границей. В произведении 
«Русские немцы и немецкие русские» Герцен 
характеризует императора Николая I как од-
ного из самых замечательных «русских нем-
цев». В своем стремлении обрусеть, он и фин-
нов крестил, и судопроизводство на русском 
вводил там, где никто не понимал по-русски, 
и паспортов не давал за границу. Но при этом, 
иронизирует Герцен, даже народность и пра-
вославие выходили у него на немецкий манер.



30

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

Что касается «русского социализма», 
то рождение этой формы европеизма Герцен 
объясняет, опираясь на собственное понима-
ние исторического прогресса. Есть ли евро-
пейский путь единственно возможный, кото-
рый должны пройти все народы? – спрашива-
ет Герцен. Или перед нами «частный случай 
развития, имеющий в себе общечеловеческую 
канву, которая сложилась и образовалась под 
влияниями частными, индивидуальными, 
вследствие известных событий, при извест-
ных элементах, при известных помехах и от-
клонениях» [8]. Но в таком случае стоит ли 
нам повторять «всю длинную метаморфозу 
западной истории»? Тем более что нас все 
равно причалит к той меже, от которой сам 
Запад сегодня гребет назад.

Исторические формы жизни Запада, рас-
суждает он далее, безусловно, выше россий-
ских, но они дошли до своего предела. В то же 
время Россия пока имеет лишь маску запад-
ной жизни. И тогда вопрос: как относится 
наш народный быт не к прошлому Европы, 
а к тому, перед чем она остановилась, к тому 
социалистическому идеалу, который она вы-
работала, но уже не в силах осуществить.

«Русские немцы и немецкие русские» Гер-
цен писал незадолго до отмены крепостного 
права Александром II, возлагая на его соци-
альные реформы большие надежды. Запад, 
по убеждению Герцена, остановился перед 
разрешением противоречия между трудом 
и капиталом в промышленных городах, пред-
чувствуя его кровавый исход. Но Россия, как 
надеется Герцен, освободив крестьян и сделав 
ставку на артельный труд, может преодолеть 
эту преграду. Более того, живописуя скучен-

ный быт в Лондоне как «городе городов», он 
предлагает народный быт на земле как при-
мер будущего социалистического уклада жиз-
ни для европейцев. Но, как мы знаем, этим 
надеждам создателя «Колокола» не суждено 
было сбыться.

Именно А. Герцен предложил в мемуа-
рах «Былое и думы» понятие «русский евро-
пеизм». И уже он решает вопрос о «русском 
европеизме» в свете диалектики всеобщего 
и особенного, когда каждый народ обладает 
своим особым культурным опытом, выража-
ющим всеобщее основание культуры и исто-
рии, но и это всеобщее основание формиру-
ется и развивается за счет сил и взаимодей-
ствия отдельных народов. Именно потому 
рассмотренные консервативное, либеральное 
и социалистическое выражение «русского ев-
ропеизма» есть особые формы русского наци-
онального самосознания, которые не могут 
быть поняты вне контекста освоения евро-
пейского опыта, отношения к классическим 
идеалам и образу «просвещенной Европы».

В публицистике и научной литературе 
последних лет стало популярным утвержде-
ние, что в России возможен лишь «европе-
изм вопреки». И это так, если иметь в виду 
самодержавие и деспотизм. Но «русский ев-
ропеизм» получил свое развитие в XIX веке 
и вопреки эгоизму, прагматизму и мещанству, 
которые были порождены развитием запад-
ной цивилизации. А потому «русский евро-
пеизм» стал освоением европейского опыта 
в свете всей противоречивости последнего 
и в точке пересечения его с национальными 
традициями. И в ХХ веке – уже в иной фор-
ме – это имело продолжение.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Баткин Л. М. Итальянские гуманисты: стиль жизни и стиль мышления. Москва: Наука 1978. 200 с.

2.	 Бердяев Н. Алексей Степанович Хомяков. Москва: Изд-во «Путь»; Т-во Тип. А. И. Мамонтова, 1912. 
VIII. 251 с.

3.	 Вахрамеева Е. Е. Феномен российского европеизма и его ранняя история в свете современной исто-
риографии // Вестник Пермского университета. История. 2012, Выпуск 1 (18). С. 158–164.

4.	 Герцен А. И. Былое и думы. Глава ХХХ // Герцен А. И. Сочинения: В двух томах: Т. 2. Сост., авт. примеч. 
3. В. Смирнова. Москва: Мысль, 1986. С. 215–247.



31

⇒  История философии и философская антропология

5.	 Герцен А. И. К старому товарищу // Герцен А. И. Сочинения: В двух томах: Т. 2. Сост., авт. примеч. 3. 
В. Смирнова. Москва: Мысль, 1986. С. 531–547.

6.	 Герцен А. И. Письмо к противнику // Герцен А. И. Сочинения: В двух томах: Т. 2. Сост., авт. примеч. 
3. В. Смирнова. Москва: Мысль, 1986. С. 413–433.

7.	 Герцен А. И. Русский народ и социализм // Герцен А. И. Сочинения: В двух томах: Т. 2. Сост., авт. 
примеч. 3. В. Смирнова. Москва: Мысль, 1986. С. 154–182.

8.	 Герцен А. И. Русские немцы и немецкие русские. [Электронный ресурс]. URL: https://arheve.org/read/
gercen-ai‑1/russkie-nemcy-i-nemeckie-russkie/23224

9.	 Документы из архивов III отделения и С. С. Уварова, относящиеся к делу о публикации ФП в ≪Те-
лескопе≫ // Чаадаев П. Я. Полное собрание сочинений и избранные письма: В двух томах: Т. 2. Отв. 
редактор З. А. Каменский. Москва: Наука, 1991. С. 524–552.

10.	 Жихарев М. П. Я. Чаадаев. Из воспоминаний современника // Вестник Европы, 1871. № 7–8.

11.	 Кавелин К. Д. Наш умственный строй: Статьи по философии русской истории и культуры. Сост. 
и вступ. статья В. К. Кантора, подготовка текста и примеч. В. К. Кантора и О. Е. Майоровой. Москва: 
Правда. 1989. 659 с.

12.	 Кантор В. К. Русский европеец как явление культуры (философско-исторический анализ). Москва: 
Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2001. 704 с.

13.	 Кара-Мурза А. А. Проблема свободы в интеллектуальном творчестве Г. П. Федотова. Философские 
науки. 2015. № 4. С. 24–36.

14.	 Киреевский И. В. В ответ А. С. Хомякову / Киреевский И. В. Критика и эстетика. Сост., вступ. статья 
и примеч. Ю. В. Манна. Москва: Искусство, 1979. С. 143–153.

15.	 Киреевский И. В. Девятнадцатый век / Европеец. Журнал И. В. Киреевского. 1832. Издание подготовил 
Л. Г. Фризман. Москва: Наука. 1989. 536 с.

16.	 Куприянов В. А. Россия и Европа в раннем и позднем славянофильстве (А. С. Хомяков и В. И. Ла-
манский) / Соловье́вские исследования. 2018. Выпуск 2(58) С. 21–33.

17.	 Лотман Ю. М. Беседы о русской культуре. Быт и традиции русского дворянства (XVIII – начало 
XIX века). Санкт-Петербург: Искусство-СПБ, 1994. 399 с.

18.	 Мареев С. Н., Мареева Е. В. История философии (общий курс): Учебное пособие. Москва: Академи-
ческий Проект, 2003. 880 с. («Gaudeamus»).

19.	 Мареева Е. В. П. Чаадаев: социальный критик, философ, резонер? / Человек. 2017. № 1. С. 163–173.

20.	 Межуев В. М. Идея культуры. Очерки по философии культуры. Москва: Прогресс-Традиция, 2006. 408 с.

21.	 П. Я. Чаадаев. Pro et contra. Личность и творчество П. Я. Чаадаева в оценке русских мыслителей 
и исследователей. Антология. Санкт-Петербург: Издательство РХГИ, 1998. 977 с.

22.	 Павлов С. И. Теория русского социализма А. И. Герцена // Вестник МГТУ, 2000, Т. 3, № 3. С. 475–490.

23.	 Письма П. В. Киреевского к Н. М. Языкову. / Ред., вступ. ст. и коммент. М. К. Азадовского. Москва; 
Ленинград: Издательство Академии наук СССР, 1935. 86 с.

24.	 Соловьев В. С. Три разговора о войне, прогрессе и конце всемирной истории // Соловьев В. С. Сочине-
ния: В двух томах. Т. 2 / Общ. ред. и сост. А. В. Гулыги, А. Ф. Лосева. Москва: Мысль, 1988. С. 635–761.

25.	 Степун Ф. Мысли о России. Очерк III // Степун Ф. А. Сочинения / Сост., вступ. ст., прим. и библ. 
В. К. Кантора Москва: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2000. С. 219–233.

26.	 Тарасов Б. Н. Чаадаев. Москва: Молодая гвардия. 1986. 448 с.

27.	 Федотов Г. Л. Письма о русской культуре // Федотов Г. П. Судьба и грехи России: Избранные статьи 
по философии русской истории и культуры: В двух томах. Т. 2. Санкт-Петербург, 1992. С. 153–187.



32

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

28.	 Чаадаев П. Я. Апология сумасшедшего // Чаадаев П. Я. Полное собрание сочинений и избранные пись-
ма: В двух томах. Т. 1. Отв. редактор и вст. статья З. А. Каменский. Москва: Наука, 1991. С. 523–538.

29.	 Чаадаев П. Я. Философические письма (1829–1830) // Чаадаев П. Я. Полное собрание сочинений 
и избранные письма: В двух томах. Т. 1. Отв. ред. и вст. статья З. А. Каменский. Москва: Наука, 1991. 
С. 320–440.

30.	 Шпет Г. Г. Очерк развития русской философии. II. Материалы. Реконструкция Т. Г. Щедриной. Мо-
сква: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2009. 848 с.

31.	 Щукин В. Историческая драма русского европеизма / Вестник Европы. 2002. № 4. [Электронный ре-
сурс]. URL: https://magazines. gorky.media/vestnik/2002/4/istoricheskaya-drama-russkogo-evropeizma.html

Поступила в редакцию 12.06.2023


