
58

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

БАРОККО КАК ПЕРЕКРЕСТОК СМЫСЛОВ 
И ПРОСТРАНСТВО МЕТАМОРФОЗ (ЧАСТЬ 2: 

МОСКОВСКОЕ И ПЕТЕРБУРГСКОЕ БАРОККО) 

УДК 130.2672(091)
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-4114-58-67

Н . В .  С и н я в и н а
Московский государственный институт культуры, 
Химки, Московская область, Российская Федерация; 
Московский государственный лингвистический университет, 
Москва, Российская Федерация 
e-mail: cleo2401@mail.ru

Аннотация: Актуальность изучения художественного языка барокко заключается в том, что для 
современной постмодернистской концепции искусства, отталкивающейся от идеи «синтеза ис-
кусств» начала ХХ века и базирующейся, в том числе, и на игровом элементе, по-прежнему интерес-
ны и проблема взаимозависимости письменной и визуальной культур, и механизм трансформации 
художественных стилей и форм. Исходя из этого, барокко с его установкой на показ текучести жиз-
ни и изменчивости окружающего мира выступает одним из лучших образцов. В статье отмечает-
ся, что стремление людей ХVII века встроиться в исторический процесс, определить в нем свое ме-
сто, перекликается с проблемами современного общества, переживающего чувство разрыва тече-
ния истории и исторической преемственности, задающегося вопросом о «конце истории» (Ф. Фу-
куяма), пытающегося осознать причины случившегося разрыва и занятого поисками способов его 
нивелирования, строящего возможные футурологические модели. Автор рассматривает особенно-
сти бытования барокко в России в 1660–1720‑е годы. Специфичность барочной культуры в России 
связана с тем, что ориентирами для нее выступали различные региональные европейские вариан-
ты: в период Древней Руси – восточноевропейская линия, в которой произошло соединение двух 
ветвей культуры, католической и православной (С. Полоцкий, С. Медведев, Е. Славинецкий, Е. Чу-
довский и др.); в период правления Петра I доминировать начал североевропейский вариант (вер-
нее, скандинавско-английский), выбор же Елизаветы Петровны пал на итальянско-французскую 
ветвь, пожалуй, самую пышную и блестящую из всех.

Ключевые слова: барокко, недоросль, игра, аллегория, иллюзия, метафора.

Для цитирования:  Синявина Н. В. Барокко как перекресток смыслов и простран-
ство метаморфоз (Часть 2: московское и петербургское барокко) // Вестник Московско-
го государственного университета культуры и искусств. 2023. №4 (114). С. 58–67. http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-4114-58-67

СИНЯВИНА НАТАЛЬЯ ВЛАДИМИРОВНА – доктор культурологии, зав. кафедрой культурологии, про-
фессор кафедры культурологии, Московский государственный институт культуры; профессор ка-
федры мировой культуры, Московский государственный лингвистический университет

SINYAVINA NATALIA VLADIMIROVNA – DSc in Cultural Studies, Head of the Department of Cultural 
Studies, Professor at the Department of Cultural Studies, Moscow State Institute of Culture; Professor at the 
Department of World Culture, Moscow State Linguistic University

© Синявина Н. В., 2023



59

⇒  Эстетика и художественная культура

СИНЯВИНА НАТАЛЬЯ ВЛАДИМИРОВНА – доктор культурологии, зав. кафедрой культурологии, про-
фессор кафедры культурологии, Московский государственный институт культуры; профессор ка-
федры мировой культуры, Московский государственный лингвистический университет

SINYAVINA NATALIA VLADIMIROVNA – DSc in Cultural Studies, Head of the Department of Cultural 
Studies, Professor at the Department of Cultural Studies, Moscow State Institute of Culture; Professor at the 
Department of World Culture, Moscow State Linguistic University

© Синявина Н. В., 2023

Несмотря на появление термина «москов-
ское барокко» более века назад, сразу после 
публикации «Истории русского искусства» 
И. Э. Грабаря, вокруг него до сих пор не ути-
хает дискуссия. Споры ведутся не только о его 
смысловом содержании, но и о хронологи-
ческих границах московского барокко среди 
тех, кто разделяет точку зрения Грабаря. Ряд 
искусствоведов (в частности, Б. Р. Виппер) 
вообще отказались от использования этой 
дефиниции. Искусствоведы обсуждают глав-
ным образом вопросы и проблемы, касаю-
щиеся искусства, целью же статьи выступает 
выявление особенностей картины мира, при-
сущей русскому обществу во второй половине 
ХVII – начале ХVIII вв., и сопоставление ее 

с характерными чертами европейского ба-
рокко, которые были рассмотрены в первой 
части статьи 1. Представляется интересным 
выявить сходство и/или отличие тенденций 
и процессов в европейской и древнерусской 
культуре на рубеже ХVII–ХVIII вв.

Как уже отмечалось, барочная культура, 
прежде всего, есть культура риторическая. 
Слово в тот момент мыслилось субстанцио-
нально. В русской культуре эта характеристи-
ка усиливалась еще и религиозным фактором. 
После принятия Русью христианства и появ-

1 См.: Синявина  Н.  В.  Барокко как перекресток 
смыслов и пространство метаморфоз (часть 1) // Вест-
ник Московского государственного университета 
культуры и искусств. 2023. № 3. 

BAROQUE AS A CROSSROADS OF MEANINGS AND A SPACE OF 
METAMORPHOSES (PART 2: MOSCOW AND ST. PETERSBURG BAROQUE)

N a t a l i a  V.  S i n y a v i n a
Moscow State Institute of Culture,  
Khimki, Moscow Region, Russian Federation; 
Moscow State Linguistic University,  
Moscow, Russian Federation 
e-mail: cleo2401@mail.ru

Abstract: The relevance of studying the artistic language of the Baroque lies in the fact that for the modern 
postmodern concept of art, based on the idea of the “synthesis of arts” of the early twentieth century and 
based, among other things, on the game element, the problem of the interdependence of written and visu-
al cultures, and the mechanism of transformation of artistic styles and forms are still interesting. Based on 
this, the Baroque with its installation to show the fluidity of life and the variability of the surrounding world 
is one of the best examples. The article notes that the desire of the people of the XVII century to integrate 
into the historical process, to determine their place in it, echoes the problems of modern society, experi-
encing a sense of a break in the flow of history and historical continuity, wondering about the “end of his-
tory” (F. Fukuyama), trying to understand the causes of the gap and engaged in the search for ways to lev-
el it, building possible futurological models. The author examines the peculiarities of the existence of Ba-
roque in Russia in the 1660s – 1720s. The specificity of Baroque culture in Russia is due to the fact that its 
various regional European variants acted as landmarks: in the period of Ancient Russia - the Eastern Eu-
ropean line, in which there was a connection of two branches of culture – Catholic and Orthodox (S. Po-
lotsky, S. Medvedev, E. Slavinetsky E. Chudovsky, etc.); during the reign of Peter I, the Northern European 
version (or rather, Scandinavian-English) began to dominate, while Elizabeth Petrovna’s choice fell on the 
Italian-French branch, perhaps the most magnificent and brilliant of all. 

Keywords: baroque, nedorosl, game, allegory, illusion, metaphor.

For citation: Sinyavina N. V. Baroque as a crossroads of Meanings and a space of Metamorphoses (Part 2: 
Moscow and St. Petersburg Baroque). The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik 
MGUKI). 2023, no. 4 (114), pp. 58–67. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-4114-58-67



60

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

ления письменности, происходит обожение 
букв, а в обозначении самого действия работы 
с текстом – «почитать» – заложен не только 
буквальный смысл «прочитать», но и уважи-
тельное, фактически сакральное, к нему от-
ношение – почитание, которое базировалось 
на уверенности в неразрывном сопряжении 
письменного Слова и Бога, Слова и обозна-
чаемой им вещи. Ведь все видимое вокруг, 
по представлению древнерусского человека, 
возникло в первые дни божественного творе-
ния, после чего Адаму было даровано боже-
ственное право дать всему названия, которые 
потом были лишь зафиксированы письменно.

Процесс чтения в эпоху Средневековья 
подразумевал возможность погружения 
в  текст единственной книги с  многократ-
ным повторением прочитанного, что свя-
зано, прежде всего, с особенностями мыш-
ления средневекового человека. Во-первых, 
читая каждый раз, например, о сотворении 
мира, человек как  бы заново воссоздавал 
его. Во-вторых, поскольку, «с точки зрения 
содержания, часть равна целому», то «имен-
но таким путем совершается восхождение 
от части (текста) к целому (истине)» [7, с. 404]. 
Другими словами, и одна книга (а в то время 
любая книга – это книга, где религиозные, 
исторические и политические компоненты 
были единым целым) могла быть источником 
божественного откровения и мудрости.

На особенность переживания времени 
и истории в эпоху Средневековья обратил 
внимание Ю. М. Лотман. Современный чело-
век фактически всегда способен обнаружить 
причинно-следственную связь между сменяю-
щими друг друга событиями. Более того, тече-
ние времени и истории для него имеет четкое 
членение на прошлое, настоящее и будущее. 
Для человека Средневековья «лежащие в ос-
нове миропорядка «первые» события не пе-
реходят в призрачное бытие воспоминаний, 
они существуют в своей реальности вечно. 
Каждое новое событие такого рода не есть 
нечто отдельное от «первого» его прообраза; 
оно лишь представляет обновление и рост 
этого вечного «столбового» события. Каждое 

убийство братом брата не представляет собой 
какого‑либо нового и отдельного поступка, 
а является лишь обновлением Каинова греха, 
который сам по себе вечен» [6, с. 356]. Имен-
но поэтому мысль средневекового человека 
должна быть сфокусирована на памятовании 
о том, что мир представляется пространством 
борьбы добра и зла, и на каждом человеке ле-
жит ответственность за несоздание нового 
греха или творение блага.

Еще одной особенностью средневекового 
общества выступает включенность человека 
в ту или иную группу (семью, артель, кор-
порацию и пр.), обладающую юридически-
ми правами и разного рода привилегиями. 
Права и обязанности человека группы есть 
совокупность прав и обязанностей всех, при-
надлежавших к ней в течение всей истории ее 
существования. Место человека в обществе, 
его положение в нем определялось исключи-
тельно посредством принадлежности к той 
или иной семье/артели/корпорации/цеху. 
Только пребывание в этом объединении дава-
ло человеку право на существование, как бы 
заявляя о его легитимности: место, занимае-
мое им в этой иерархии, позволяло ему быть 
явленным. Принадлежность к определенной 
группе, которой присущ свой этикет и тради-
ции, детерминировала поведение человека. 
Например, богатырь древнерусских былин 
совершает те или иные поступки не только 
потому, что таков его характер, а потому, что 
принадлежит к группе Героев. В связи с этим 
самым страшным наказанием в тот период 
становится отщепенство, когда человек изго-
нялся из своей группы, переставая из-за этого 
как бы существовать для всех.

Таким образом, сформировавшиеся 
в эпоху Древней Руси представления о тож-
дественности части целому, отсутствие чет-
ких границ между историческими перио-
дами, особое восприятие времени и детер-
минировавший социально-политическую 
иерархию принцип местничества в конце 
ХVII  века подверглись трансформации, 
приведшей в  ХVIII  веке к  кардинальной 
смене картины мира.



61

⇒  Эстетика и художественная культура

Итак, для московского барокко одной 
из основополагающих категорий, пронизы-
вающей смысловое пространство всей куль-
туры, выступало Слово. Для художников 
того времени цель творчества заключалась 
в попытке разгадать смысл слов, образующих 
как бы процессию. Для усиления эффекта 
использовалась и визуализация, проявляв-
шаяся, например, в необычном расположе-
нии текста в некоторых стихах (например, 
С. Полоцкий использовал форму сердца или 
Вифлеемской звезды), что вновь вызывает 
аналогии с искусством начала ХХ в. (в частно-
сти, эксперименты со стихотворным текстом 
футуристов).

Писатель барокко стремится показать 
мир во всей его полноте и обширности, по-
этому любое сочинение того периода стре-
мится к энциклопедичности. Но, помимо 
этого, произведение выступает своего рода 
сводом текстов, каждый из которых можно 
читать и как самостоятельное сочинение 
(например, жития того или иного святого, 
включенные в «Великие Четьи-Минеи» ми-
трополита Макария). То есть произведение 
как бы распадается на отдельные элементы, 
фрагментируется. Некоторые исследователи 
(например, Л. И. Сазонова) отмечают, что 
С. Полоцкий в «Вертограде многоцветном» 
отказывается от первоначального варианта 
расположения стихов по смыслу, где каждое 
из них выступало компонентом, формиру-
ющим художественный контекст сборника 
в целом. Автор выбрал алфавитный поря-
док следования стихов, что привело к нару-
шению смысловой структуры произведения, 
но усилило автономность каждого из сти-
хотворений [10].

Таким образом, горизонтальное движе-
ние в этих, пожалуй, самых масштабных со-
чинениях того времени в древнерусской куль-
туре, сохраняет средневековую традицию, 
предписывающую поиск смысла и истины 
в читаемой раз за разом одной книге. С дру-
гой стороны, фрагментарность и разрознен-
ность элементов, составляющих эти книги-
своды, позволяла читателю самому собирать 

их в произвольном порядке, что было харак-
терно уже для барокко (в  Четьях-Минеях 
митрополита Макария сделать это сложнее, 
поскольку тексты расположены по месяцам, 
но вариативность агиографической литера-
туры, подобранной на каждый из месяцев, 
и  в  этом случае давала возможность вы-
страивания различных комбинаций). В этом 
и должна была проявиться присущая данной 
эпохе особая наблюдательность и «остроу-
мие», позволяющие соединять в единое целое, 
казалось бы, далекое и несоединимое.

Отнесение характеристики «энцикло-
педичность» к художественным произведе-
ниям и агиографической литературе того 
времени не следует воспринимать лишь как 
метафору или указание на их масштабность 
и объемность. Энциклопедичность проявля-
лась в стремлении автора дать в произведе-
нии знания из разных областей, сочинение 
тяготело к энциклопедии как научному жан-
ру. В ХVII веке язык науки и язык искусства 
представлял фактически единое целое. Более 
того, можно сказать, что научные и поэти-
ческие проблемы постигались и решались 
одинаково – в морально-риторическом кон-
тексте, а поэтика стремилась к цели ритори-
ки – поучать. Отсюда и дидактичность ху-
дожественных текстов барочных авторов, 
и расцвет проповеди в русской культуре вто-
рой половины ХVII века, одной из важней-
ших задач которой и выступает наставление 
и поучение.

В Москве с середины ХVІІ века начина-
ется соревнование между проповедниками, 
участие в котором принимают как грекофилы 
(Епифаний Славинецкий, Евфимий Чудов-
ский), так и греки (в частности, прибывший 
в 1650 году в столицу митрополит Гавриил 
из Назарета), и сторонники латыни. Одна-
ко наибольшую известность имел протопоп 
Иван Неронов, выступавший с проповедями 
в соборе Василия Блаженного. Произноси-
мые им проповеди были столь популярны, 
что храм не мог вместить всех желающих, 
и на его воротах вывешивали тезисы будущей 
проповеди протопопа.



62

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

Таким образом, можно говорить об од-
ной из главных тенденций в культуре того 
времени: нацеленность на обобщение язы-
ка культуры, собирание культуры в целом. 
В контексте этого проходит и спор о рус-
ском языке между двумя обозначившимися 
во второй половине ХVII века в древнерус-
ском обществе партиями – традиционали-
стами и новаторами. Однако размытость 
границ, а вернее, пока их отсутствие, между 
различными явлениями того времени (на-
укой и искусством, искусством и религией 
и т. д.) затрудняет идентификацию и пар-
тийную принадлежность того или иного 
деятеля древнерусской культуры (напри-
мер, сторонник старой веры мог выступать 
реформатором русского языка, как это было 
с протопопом Аввакумом). Кроме того, важ-
ную роль в культуре той эпохи играли уро-
женцы Белоруссии и Украины, получившие 
образование в Киево-Могилянской акаде-
мии и европейских университетах, знающие 
иностранные языки, не боящиеся переез-
жать в инокультурное и иноконфессиональ-
ное общество (то есть уже абсолютно ба-
рочные личности). Символом скрещивания 
двух линий в контексте барочной культуры 
Древней Руси – византийской и западноев-
ропейской – можно считать открывшуюся 
в конце ХVII в. Славяно-греко-латинскую 
академию, преподавателями которой они 
и становятся.

Итак, обозначив историко-культурный 
контекст, сформировавшийся в  Древней 
Руси во второй половине ХVII века, пере-
йдем к рассмотрению наиболее характер-
ных черт барокко, проявившихся в русской 
культуре. Одним из символов эпохи барок-
ко, безусловно, выступает пьеса Кальдерона 
«Великий театр мира», где в аллегорической 
форме представлена идея о том, что жизнь 
человека есть не что иное, как игра. Следо-
вательно, «каждый живущий разыгрывает 
свою роль перед Богом и его небесной сви-
той в пьесе, содержанием которой является 
его жизнь, а в качестве сценической пло-
щадки выступает весь мир» [3, с. 7].

1) Иллюзорность и аллегоричность
Ж. Лакан выделил в структуре челове-

ческой психики три взаимосвязанных ком-
понента – воображаемое, символическое 
и реальное. С его точки зрения, вообража-
емое есть совокупность иллюзорных пред-
ставлений человека о себе, благодаря кото-
рым формируется устраивающий его образ. 
Этот образ может быть ошибочным, он может 
быть результатом заблуждений, поскольку 
в основу его возникновения положена логика 
иллюзии, а не принцип реальности. Но это 
чрезвычайно важный момент в развитии че-
ловеческой психики, который Лакан назвал 
стадией зеркала.

В связи со сказанным нужно сделать два 
замечания и обсудить роль зеркала в культуре 
барокко и появление новой возрастной кате-
гории недоросль.

Роль зеркала в  культуре барокко. 
В основе средневекового мышления Древ-
ней Руси лежала аллегореза, христианско-
аллегорическое осознание мира. Сходство/
аллегория выступали основой познания мира 
и себя, а выявить смысл означало, прежде 
всего, найти подобие. Однако необходимо 
отметить избыточный характер этого зна-
ния. «Избыточность обусловлена его беспре-
дельностью», поскольку «сходство никогда 
не остается устойчивым в самом себе» [13]. 
Беспредельность, свойственная барокко, 
нуждалась в ограничениях, в рамке, благо-
даря которой содержание или смысл, стано-
вились бы зримыми, познание же «течения 
мира» происходит «словно бы в зеркале» [8]. 
Зеркало в культуре того времени выполняло 
несколько функций. Во-первых, позволяет 
увидеть нечто, скрытое на  первый взгляд 
(подобное часто можно встретить в работах 
голландских мастеров, например, в  «Чете 
Арнольфини» Яна ван Эйка и у Веласкеса 
в «Менинах»). Во-вторых, зеркало дает воз-
можность множить все, что попадает в его 
поле, и это его свойство важно для той эпохи, 
поскольку пустота в барокко ничего не значит 
(даже если в помещении находился один че-
ловек, он отражался во всех зеркалах, как бы 



63

⇒  Эстетика и художественная культура

повторяясь и заполняя собою все простран-
ство). В-третьих, оно дает возможность уви-
деть себя в необычном ракурсе (например, 
во время ассамблей и балов) 2. Первые зеркала 
появляются в повседневной культуре Древней 
Руси в конце ХVI века в среде зажиточных го-
рожан. Они были выполнены в виде складней, 
а их небольшой размер давал возможность 
увидеть, в  лучшем случае, лишь верхнюю 
часть тела. Так происходило «знакомство» 
древнерусского человека с самим собой, ре-
зультатом чего становится рождение в искус-
стве Руси ХVII века жанра парсуны. Автор 
и изображаемые им персоны близки в силу 
того, что еще не до конца произошло их раз-
межевание, не определены их четкие грани-
цы, и портретный жанр в русской культуре 
сможет появиться лишь в ХVIII веке, после 
обретения человеком самотождественности. 
Конечно, не следует думать, что средневеко-
вый человек не осознает себя, вопрос именно 
в форме и способе этого осознания.

Изменения, происходившие в древнерус-
ском обществе, отмечают и художники того 
времени. В частности, Симон Ушаков в «Сло-
ве к люботщательному иконному писанию» 
рассматривает Бога как первого художника: 
«Не точию же сам Господь Бог иконописа-
тельства есть художник» [12]. Любопытно 
в этой связи вспомнить Э. Тезауро, который 
в «Подзорной трубе Аристотеля» приходит 
к  выводу, что гениальность свойственна 
не только человеку, но и природе, а природа 
и Бог тождественны. Кроме того, он пишет, 
что «ум Человеческий Чистейшему Зерцалу 
подобен, всегда равен себе и всегда изменяет-
ся» [11, с. 17]. Симон Ушаков тоже указывает, 
что икона должна подобно зеркалу отражать 
реальный мир, т. е. призывает к правдоподо-
бию в живописи [12]. То есть, несмотря на, 
казалось бы, внешнюю разность западноев-
ропейской и древнерусской культуры в конце 
ХVII века, анализ текстов древнерусского ико-
нописца и итальянского историка и философа 
демонстрирует сходство идей и тенденций.

2 Кроме того, зеркала в зале, отражая исходящий 
от свечей свет, усиливали его.

Недоросль как новая возрастная кате-
гория. На рубеже XVII–XVIII вв. в русском 
обществе появляется новая возрастная кате-
гория – недоросль. Название указывает, что 
под недорослем имеется в виду человек, кото-
рому еще предстоит развиться. Для этого че-
ловеку необходимо предпринять ряд усилий, 
торопиться учиться и осваивать что‑то новое. 
Если человек эпохи Возрождения был тита-
ном, то человек барокко должен превзойти 
себя сегодняшнего, дорасти до героя.

Кроме того, человеческая жизнь в тот пе-
риод начинает трактоваться как странствие, 
в котором ему уготована роль пилигрима, 
блуждающего в мире-лабиринте, населенного 
хаотично двигающимися и сталкивающимися 
людьми. В связи с этим еще одним символом 
эпохи можно назвать созданный Симеоном 
Полоцким образ блудного сына (недоросля), 
который часто можно встретить в западноев-
ропейской барочной живописи (трактуемый, 
как правило, не канонически, впрочем, как 
и С. Полоцким). Сына, добровольно поки-
дающего отцовский дом/рай и отправляю-
щегося за «открытиями», за до-развитием, 
до-растанием. Однако надежды на приятное 
путешествие не оправдываются и оборачива-
ются скитанием, часто приводят к разочаро-
ванию и пониманию, что он потерял, покинув 
родной дом. Стремление к чему‑то новому 
и жажда приключений, с одной стороны, «вы-
битость из уюта»/рая и желание его заново 
обрести, с другой, – это и есть диалектика, 
присущая барокко. С. Полоцкий в своей пьесе 
пытается нивелировать эту диалектичность, 
призывая поколение «отцов» с пониманием 
относиться к устремлениям сыновей.

Й. ван ден Вондел в «Люцифере», Г. Гро-
ций в  «Адаме изгнанном», Дж.  Мильтон 
в «Потерянном рае», С. Полоцкий в «Комидии 
притчи о блудном сыне» излагают христи-
анскую историю не как теологи, а как поэ-
ты, которых волнует тема взаимоотношений 
отцов и детей, переход от состояния невин-
ности к  грехопадению. Несмотря на  при-
надлежность к разным религиозным ветвям 
христианства (Вондел был католиком, Миль-



64

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

тон – протестантом, а Полоцкий – православ-
ным), несмотря на Реформацию (на Западе) 
и церковный раскол (в Древней Руси), для 
них Христос/Отец есть образ, не вызываю-
щий разногласий, центр, вокруг которого все 
вращается, а отпадение от него, с их точки 
зрения, делает человека бессильным. В свя-
зи с этим очень символичным выглядит на-
звание второй пьесы дилогии Дж. Мильтона 
«Возвращенный рай», – место, об обретении 
которого мечтала та эпоха (любопытно, что 
поэт пьесу надиктовывал, поскольку к этому 
моменту он уже ослеп, что вызывает сопо-
ставление с Гомером).

Таким образом, появление недоросля как 
особой категории свидетельствовало о пара-
дигмальных сдвигах в русской культуре.

2) Политика как игра
В картине мира человека Ренессанса ре-

лигиозное гармонично соединялось с поли-
тическим, в ХVII веке это равновесие было 
утрачено. «По мере вытеснения религиозного 
в область приватного опыта политическое 
освобождается от  религиозного и  приоб-
ретает рациональный характер» [15, с. 9]. 
То есть генерирование многочисленных по-
литических теорий в ХVII–ХVIII вв. связано 
с происходившими изменениями в сознании 
человека того времени, результатом которых 
стало образование в Европе новых форм го-
сударственного устройства, каждая из кото-
рых требовала теоретического обоснования. 
Конечно, сферу политики трудно отделить 
от других элементов системы общественных 
отношений, но первые попытки выделить по-
литическое в автономную область деятель-
ности человека связаны еще с Макиавелли. 
В  данном случае он действовал в  рамках 
ренессансной парадигмы, в контексте кото-
рой в особый вид деятельности выделилось 
искусство. Центральной фигурой эпохи был 
объявлен Художник, стремившийся к расши-
рению границ той сферы, в которой он про-
фессионально работал, поэтому Макиавелли, 
следуя этой тенденции, объявляет и политику 
искусством.

Э. Кассирер отмечал, что именно с Маки-
авелли государство стремилось к автономии, 
которую оно получило лишь в эпоху барок-
ко. То есть сфера политики получила в этот 
период независимость от религии, но вместе 
с этим государство освободилось и от этиче-
ского, оставшись в одиночестве.

Игра выступала неотъемлемым элемен-
том древнерусской политической культуры 
второй половины ХVII века, о чем могут сви-
детельствовать многочисленные придворные 
церемониалы (от восхождения на престол 
до выезда на охоту) и совершаемые царскими 
особами паломничества.

Во время поездок за рубеж Петр I имел 
возможность познакомиться с политически-
ми теориями, разработанными европейскими 
философами на рубеже ХVII–ХVIII вв., неко-
торые из них, в частности Лейбниц, становят-
ся его советниками. Ряд идей, разработанных 
ими, ложатся в основу государственной иде-
ологии.

Кроме того, в  начале ХVІІІ  века в  ев-
ропейской культуре, в  том числе и  рус-
ской, трансформируется отношение к игре 
и игрушкам, которые есть «модели реально-
сти, модели, в идеале действующие (потеш-
ные войска и крепости, «прудовые» флоти-
лии, точные копии судов с полной оснасткой 
и пр.). Если игрушка Средневековья – образ 
действительности, то забава Нового време-
ни – копия с нее» [4, с. 34]. На протяжении 
всего царствования Петр І использовал игру 
как одно из средств воспитания подданных. 
Например, он, работая на верфи или испол-
няя капитанские обязанности в армии, всегда 
выказывал уважение своим непосредствен-
ным начальникам. Подобное поведение Пе-
тра І свидетельствует о желании самодержца 
показать пример почтительного отношения, 
во‑первых, подчиненного к вышестоящему 
лицу, во‑вторых, к труду (если царь работает, 
не покладая рук, то и подданные не должны 
отставать).

Петр и его современники чувствовали 
ускорение темпа жизни. «Образцом челове-
ка Нового времени – «человека спешащего» – 



65

⇒  Эстетика и художественная культура

был сам царь-реформатор. Тема времени и его 
нехватки сквозит» [2, с. 258–259] в многочис-
ленных рассуждениях о нем Петра I. Подвиж-
ность присуща барочному типу личности, 
к которому относился и Петр. Новое пред-
ставление о времени находит продолжение 
в проведенной Петром I и реформе кален-
даря, и  ином вычислении времени суток 
(последнее находит отражение в изменении 
оформления циферблата). Меняется и отно-
шение к истории: если раньше она мыслилась 
как свод сведений, то в начале ХVIII века при-
ходит осознание ее как последовательности 
событий.

Таким образом, личность Петра можно 
назвать «барочной» и «диффузной», посколь-
ку в нем переплелись традиционно русские 
представления и различные варианты ба-
рочных культур (московского, восточно-
европейского, северо-западного).

3) Самозванство как маска
Лицедейство как одна из характеристик 

эпохи барокко проявилась, прежде всего, 
в  том, что человек примерял на  себя раз-
личные маски. Для осознания себя человек 
должен был познать свое «внутреннее» как 
принадлежащее исключительно ему пси-
хологическое пространство (это случится 
значительно позже, в ХIХ веке). Но в эпоху 
барокко «найти себя может означать забыть 
себя, забыть о себе и о своем» [8], человек 
выступал как бы вместилищем разного рода 
знания и обстоятельств. Эти обстоятельства 
вынуждали человека надевать маску, но она 
не становилась пожизненной, поскольку ди-
намичность и изменчивость мира вынуждали 
надевать другую и играть следующую роль.

Одной из разновидностей подобного ли-
цедейства в ХVІІ веке следует считать и са-
мозванство. А. М. Панченко выделяет два 
типа самозванцев: первая группа включает 
нарушителей канонов, вторая же категория 
тяготеет к образу народного или крестьянско-
го «царя-батюшки». Оба типа самозванства 
базируются на актерстве. Поскольку «на ру-
беже XVII–XVIII веков в России» наметилась 

тенденция, в контексте которой «собственно 
государство» выступает «как вид искусства» 
[14, с. 310], лицедейство очень удачно в нее 
вписывалось.

Кроме того, метаморфозы, присущие 
барокко, порождали сюжеты о возможности 
мгновенного перехода человека из одной со-
циальной группы в другую, его взлеты или 
падения: беглый монах Г. Отрепьев, провоз-
глашенный царем, торговавший пирожками 
А. Д. Меншиков, ставший ближайшим спод-
вижником Петра I. И наоборот, попадавшие 
в опалу и терявшие все (например, тот же 
А. Д. Меншиков). Подобные переходы были 
возможны только из-за отсутствия границ, 
свидетельствовали о неустойчивости и зыб-
кости мира.

Таким образом, человек барокко есть 
человек, невольно играющий разные роли, 
поскольку к этому его понуждает эпоха. Он 
был вынужден становиться время от времени 
другим (поскольку собственная самость ему 
была пока не знакома), а это означало и сме-
ну имени (Гришка Отрепьев – Лжедмитрий I, 
Лжедмитрий II, чье настоящее имя неизвест-
но, Петр I – Петр Михайлов во время Велико-
го посольства).

4) Игра природы
Отсутствие границ сказалось и на нераз-

деленности искусственного и природного, 
а среди барочных категорий часто встреча-
ется и Lusus naturae («игра природы»), ко-
торая подразумевала создание необычных 
природных объектов без участия человека. 
Именно подобные объекты стали экспона-
тами первого русского музея – Кунсткамеры, 
где сначала были размещены редкости и ди-
ковинки, привезенные царем из путешествия 
с Великим посольством. Во время следующего 
путешествия за рубеж (1716–1717) он при-
обретает в Данциге коллекцию минералов 
и раковин, а в Амстердаме становится обла-
дателем заспиртованных рыб, змей и живот-
ных. Чуть позже Петр I стал обладателем кол-
лекции заспиртованных уродцев, купленных 
у амстердамского доктора Ф. Рюйше. Русское 



66

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

общество считало человеком с врожденным 
физическим недостатком порождением дья-
вола. В указе 1718 года о «старых надписях 
на каменьях» приводятся аргументы меди-
цинского и богословского характера, цель 
которых доказать, что физическое уродство 
идет не от сатаны, а от Бога, ибо творцом все-
го на земле является именно Бог.

В  западноевропейской культуре уже 
в эпоху Античности закладывается представ-
ление о том, что люди маленького роста отли-
чаются здравомыслием. В «Повести о Ксанфе-
философе и Эзопе, его рабе, Похождениях 
Эзопа» рассказывается о баснописце (он был 
маленького роста, горбатым, короткоруким, 
косноязычным), которому богиня Исида по-
дарила дар красноречия. В «Новом Органоне» 
Ф. Бэкона есть раздел «Отклоняющиеся при-
меры», где философ рассматривает много-
численные объекты из природной сферы, от-
клонившиеся от нормы. Бэкон указывает, что 
эти отклонившиеся объекты важно изучать, 
поскольку они есть свидетельства наших за-
блуждений, относительности нашего знания. 
В связи с этим карлики как отклонившиеся 
от нормы гармонично вписались в барочную 
культуру. Многие правители Европы, в том 
числе и России, имели карликов и карлиц, 
игравших значимую роль в придворной куль-
туре (например, при дворе Анны Иоанновны 
их было около тридцати).

Таким образом, неразделенность про-
странств искусственного и естественного, 
отсутствие границ между механизмом и при-
родой, техникой и искусством была одной 
из  характеристик барокко. Любопытным 
в этой связи представляется название пери-
ода – barocco (жемчужина неправильной фор-
мы темного цвета), относящееся к природ-
ной среде, а возникающее чуть позже рококо 
(от фр. rocaille) переводят как камень, скала, 
но чаще всего имеют в виду ракушку, вновь 
природный элемент. Кроме того, жемчужина 
рождается в ракушке, они взаимосвязаны, 
так же, как барокко и рококо.

Итак, барокко, проявление которого 
в России можно обнаружить еще при царе 

Алексее Михайловиче, на протяжении 1680–
1720‑х годов трансформировалось. Сохраняя 
свои базовые характеристики (в частности, 
нацеленность на динамизм и изменчивость, 
склонность к аллегории и метаморфозам, 
игровой элемент с добавлением авантюриз-
ма), оно, попадая в разный социокультур-
ный контекст, актуализировало различные 
аспекты, которые в определенный историко-
культурный момент становились домини-
рующими. Кроме того, отличительные чер-
ты московского и петербургского барокко 
связаны еще и с тем, что ориентирами для 
деятелей русской культуры выступали раз-
личные его региональные варианты. Если 
для Москвы таковым являлось барокко Вос-
точной Европы, с которым были знакомы 
приглашенные царем Алексеем Михайло-
вичем представители киево-могилевского 
духовенства (в  частности, С.  Полоцкий) 
и ряд иностранных специалистов, то на Пе-
тербург воздействие оказывала северная, 
скандинавско-англо-германская, ветвь ба-
рокко. То есть русское барокко выступает как 
пересечение различных традиций – древне-
русской и западной (в разных вариациях). 
Любопытным при сопоставлении региональ-
ных отличий барочной культуры представ-
ляется и сопоставление смыслообразующих 
феноменов, присущих барочной культуре 
Москвы и Петербурга. Московское барокко 
ХVII века есть «апофеоз Слова», в контексте 
которого придворные литераторы «считают 
поэта «вторым богом», уподобляют Слово как 
первоэлемент литературы Логосу» [9, с. 295], 
а  на  первый план выходит эстетический 
аспект. Перед писателем стояла задача «вос-
создать посредством слов и их размещения 
в пространстве сам порядок мира» [13]. При 
Петре I ситуация меняется, поскольку «царь 
был против толкования идеи динамизма как 
производства слов» [9, с. 297], для него глав-
ным средством преобразования выступали 
дела и получаемые в результате вещи. Таким 
образом, если Слово было центральной кате-
горией московского барокко, то Вещь и свя-
занная с ним Польза стала основой барокко 



67

⇒  Эстетика и художественная культура

петербургского. Однако, несмотря на визу-
альную разницу указанных линий, суть ба-
рокко на рубеже ХVII–ХVIII вв. оставалась 
неизменной (лишь при Елизавете Петровне 
усилится игровой компонент и внешняя эф-
фектность): в границах барочной культуры 
происходил процесс собирания, собирания 

всего, что было сделано в предшествующие 
эпохи. В результате этого процесса должен 
был появиться новый тип культуры и сфор-
мироваться его язык, не ломка того языка 
культуры, что существовал в предшествую-
щее время, а создание нового языка, актуаль-
ного времени.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Аверинцев С. С. Судьбы европейской культурной традиции в эпоху перехода от античности к сред-

невековью // Из истории средних веков и Возрождения. Москва: Наука, 1976. С. 17–64.

2.	 Агеева О. Г. «Величайший и славнейший более всех градов в свете» – град святого Петра. (Петер-
бург в русском общественном сознании начала ХVIII века). Санкт-Петербург: Русско-Балтийский 
информационный центр «Блиц», 1999. 343 с.

3.	 Барокко. Архитектура. Скульптура. Живопись / Под ред. Р. Томана. Кельн: Konemann, 2000. 487 с.

4.	 Вдовин Г. В. Персона – Индивидуальность – Личность: Опыт самоопределения в искусстве русского 
портрета ХVІІІ века. Москва: Прогресс-Традиция, 2005. 248 с.

5.	 Дегтярев В. Барокко как связь и разрыв: Очерки визуальности. Москва: Новое литературное обо-
зрение, 2021 [Электронный ресурс]. URL: https://flibusta.club/b/625575?ysclid=lfkqqpwb8p48399993

6.	 Лотман Ю. М. Внутри мыслящих миров // Семиосфера. Санкт-Петербург: Искусство– СПБ, 2001. 
С. 150–391.

7.	 Лотман Ю. М. Статьи по типологии культуры // Семиосфера. Санкт-Петербург: Искусство – СПБ, 
2001. С. 392–461.

8.	 Михайлов А. Поэтика барокко [Электронный ресурс]. URL: http://17v-euro-lit.niv.ru/17v-euro-lit/
articles/mihajlov-barokko.htm

9.	 Панченко А. М. Я эмигрировал в Древнюю Русь. Россия: история и культура. Работы разных лет. 
Санкт-Петербург: ЗАО «Журнал “Звезда”», 2008. 544 с.

10.	 Полоцкий С. Вертоград многоцветный. Том 3: «Прав никто же» – «Епитафион» Симеону /Подготовка 
текста и комментарий А. Хипписли и Л. И. Сазоновой, 2000. Кельн, Веймар, Вена: Böhlau. 823 с.

11.	 Тезауро Э. Подзорная труба Аристотеля / Пер. с итал. Е. Костюкович. Санкт-Петербург: Алетейя, 
2022. 384 с.

12.	 Ушаков Симон. Слово к люботщательному иконного писания // Философия религиозного искус-
ства ХVI–ХХ вв. Антология. [Электронный ресурс]. URL: https://predanie.ru/book/98817‑filosofia-
russkogo=religioznogo-iskusstva-ХVI–ХХ-vv/?ysclid=ihes102wpg163390705

13.	 Фуко М. Слова и вещи [Электронный ресурс]. URL: https://royallib.com/book/fuko_mishel/slova_i_vesh-
chi.html

14.	 Хачатуров С. Романтизм вне романтизма. Москва: Новое литературное обозрение, 2010. 192 с.

15.	 Ямпольский М. Б. Физиология символического. Книга 1. Возвращение Левиафана: Политическая теоло-
гия, репрезентация власти и конец Старого режима. Москва: Новое литературное обозрение, 2004. 800 с.

*

Поступила в редакцию 05.07.2023


