
24

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

КУЛЬТУРА КАК СУБЪЕКТ И МЕТАФОРА 
«СУДЬБЫ КУЛЬТУРЫ»

УДК 304.2
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-3113-24-31

М . Г.  Б е л я е в
Южный федеральный университет, 
Ростов-на-Дону, Российская Федерация 
e-mail: eisbar1989@yandex.ru

Аннотация: Статья посвящена рассмотрению феномена культуры через призму ее субъектности 
и с помощью метафоры «судьба культуры». Рассмотрены виды теоретического осмысления куль-
туры, в числе которых эволюционистские подходы и цивилизационные концепции. Именно в ци-
вилизационных концепциях культура представляется как «субъект». Отражены истоки понятия 
«судьба» в его взаимосвязи с понятием жизненного пути на примере теории О. Шпенглера о жиз-
ненных циклах культур. Представлена позиция С. Л. Франка, полемизировавшего со. Шпенглером 
по вопросу гибели западной культуры. Поставлена проблема единства человечества и разных пу-
тей культур. Ведь различные культурные общности, то есть различные субъекты, сохраняют инди-
видуальную специфику духовной жизни и различие своих судеб. Но из «судеб разных культур» во 
всем их богатстве складывается общая судьба человечества.

Ключевые слова: субъект, «судьба культуры», жизненный путь, цивилизационная концепция, кри-
зис культуры, единство человечества, диалог культур.     

Для цитирования: Беляев М.Г. Культура как субъект и метафора «судьбы культуры» // Вестник Мо-
сковского государственного университета культуры и искусств. 2023. №3 (113). С. 24-31. http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-3113-24-31

CULTURE AS A SUBJECT AND METAPHOR OF THE «FATE OF CULTURE»

M i k h a i l  G .  B e l y a e v
South Federal University, 
Rostov-on-Don, Russian Federation 
e-mail: eisbar1989@yandex.ru

Abstract: The article is devoted to the consideration of the phenomenon of culture through the prism of its 
subjectivity and with the help of the metaphor of «the fate of culture». The types of theoretical understand-
ing of culture, including evolutionist approaches and civilizational concepts, are considered. And it is pre-
cisely in civilizational concepts that culture is represented as a «subject». The origins of the concept of «fate» 
in its relationship with the concept of life path are reflected on the example of O. Spengler’s theory of the life 
cycles of cultures. The position of S.L. Frank, who polemicized with Spengler on the death of Western cul-
ture, is presented. The problem of the unity of humanity and different ways of cultures is posed. After all, 

БЕЛЯЕВ МИХАИЛ ГРИГОРЬЕВИЧ – аспирант, Южный федеральный университет
BELYAEV MIKHAIL GRIGORIEVICH – Postgraduate student, Southern Federal University

© Беляев М.Г., 2023



25

⇒  Философия и теория культуры

БЕЛЯЕВ МИХАИЛ ГРИГОРЬЕВИЧ – аспирант, Южный федеральный университет
BELYAEV MIKHAIL GRIGORIEVICH – Postgraduate student, Southern Federal University

© Беляев М.Г., 2023

Тема этой статьи в полной мере принад-
лежит кругу проблем философии культуры 
и философской антропологии, так как связы-
вает понятие судьбы, применяемое, прежде 
всего, к индивиду, с путями развития культуры.

Ответ на философский вопрос о фено-
мене «судьбы культуры» призван помочь 
в изучении различных интеграционных 
и дезинтеграционных процессов мирового 
масштаба в культуре, обществе, политике. 
Осознание сущности культуры 1 как особой 
сферы бытия – одна из актуальных философ-
ских проблем, которая не раз в истории чело-
вечества приобретала как теоретическое, так 
и практическое значение. Без определенного, 
осознанного ответа на проблемные вопросы 
бытия культуры, перспектив и приоритетов 
в ее развитии не удавалось, в конце концов, 
решение и более частных задач человеческого 
существования.

По нашему мнению, для прояснения от-
ветов на эти вопросы является интересным 
рассмотрение ее феномена через призму 
субъектности и с помощью метафоры «судь-
бы культуры».

Вот уже не одно столетие ученые и фило-
софы пытаются осознать в полной мере фе-
номен существования и сущности культуры – 
этой динамичной, многообразной и неулови-

1 Говоря о  культуре, мы опираемся на  работы 
Э. С. Маркаряна, В. Е. Давидовича, Ю. А. Жданова, 
Г. В. Драча, и это означает, что в понятие культуры для 
нас входит представление о  совокупности способов 
действия и поведения людей, а также их результатов. 
Однако деятельностный подход мы продолжаем субъ-
ектным подходом.

мой основы и производной жизни человека 
разумного. Для изучения и осмысления ее 
выведены сотни определений в самых разноо-
бразных подходах и ракурсах научной мысли. 
И всякий раз, убеждаясь в неполноте пони-
мания сути этого многограннейшего явления, 
разум будто натыкается на свои собственные 
границы. Разумным выводом из этого будет 
утверждение, что пока еще в полной мере под-
линно культура не открыта, а произойдет это 
событие когда-то в будущем. И, как верно за-
метил по этому поводу Л. Уайт, «будет стоять 
в одном ряду с гелиоцентрической теорией 
Коперника или открытием клеточной основы 
всех форм жизни» [11, c.147].

Явление культуры столь сложно, обширно 
и многогранно, что даже только процесс тео-
ретического осмысления ее состоит из много-
численных вариаций разрешения вопросов, 
неизбежно в ходе его появляющихся, и ответы 
на которые складываются в независимые одна 
от другой (и более того, зачастую друг другу 
противоречащие) научные концепции. В эпо-
ху расцвета философского позитивизма, без 
всякого сомнения, очень велик был соблазн 
представить феномен культуры как эволюци-
онирующий до бесконечности. В соответствии 
с данным взглядом на культуру человеческие 
сообщества приспосабливаются к историче-
ским и природным факторам своего бытия, 
а это, в свою очередь, «толкает» эти группы 
людей на путь неминуемого культурного со-
вершенствования. При этом приверженцы 
такого взгляда на происхождение и развитие 
культурных систем безапелляционно утвер-
ждают наличие их перманентного развития 

different cultural communities, that is, different subjects, preserve the individual specifics of spiritual life 
and the difference in their destinies. But from the «destinies of different cultures» in all their richness, the 
common fate of mankind is formed.

Keywords: subject, «fate of culture», life path, civilizational concept, crisis of culture, unity of mankind, di-
alogue of cultures.

For citation: Belyaev M.G. Culture as a subject and metaphor of the «fate of culture». The Bulletin of Mos-
cow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 3 (113), pp. 24-31. (In Russ.). http://
doi.org/10.24412/1997-0803-2023-3113-24-31



26

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

с неизбежным усложнением этих систем как 
следствием их системной самоорганизации. 
Увеличение сложности культурной системы 
связано с эволюционным развитием нераз-
рывной причинно-следственной связи. Ведь 
даже в один и тот же промежуток времени эта 
связь может осуществляться разными спо-
собами – от плавной (так сказать, медленно 
эволюционной трансформации), когда даже 
элементы этой системы остаются прежними, 
до появления совершенно новых элементов, 
да еще и связанных между собой абсолют-
но иначе. Есть и такой вариант, при котором 
составные части остаются неизменными, 
а вот связываются и организованы они те-
перь совсем не так, как ранее, что, по мнению 
приверженцев этой теории, случается не так 
уж редко. Из этой теоретической концепции 
произошел непосредственно эволюционизм 
[9] и неоэволюционизм [8], главный недоста-
ток которых, по нашему мнению, заключается 
в одном из их заглавных тезисов. Из оного 
следует, что культура не имеет субъектности 
и не существует как эмпирический объект.

Но ведь будет крайне неверным считать, 
что все культурные системы в истории шли 
по дороге линейного прогрессирующего 
развития. Достоверно можно только сказать 
о справедливости эволюционного подхода 
в отношении их некоторой части, которой 
посчастливилось существовать в благопри-
ятных условиях, способствовавших посту-
пательному развитию. Что же тогда говорить 
о случаях прямо противоположных, когда 
на фоне регрессирующей динамики речь идет 
о заведомом снижении уровня сложности, 
при котором наступают процессы деграда-
ции и, в конечном итоге, гибели культурной 
системы (как тут не вспомнить падение и раз-
рушение Римской империи?!). И вот мы уже 
видим изменение движения истории, про-
ходящее по циклическому типу с развитием, 
достижением пика, деградацией и смертью 
конкретной культуры.

Задаваясь целью описания подобной 
циклической динамики культуры, ряд уче-
ных описали теории цивилизаций, каждая 

из которых в центре своего внимания вы-
деляла своеобразно и неповторимо разви-
тые исторические регионы, развивающиеся 
и разрушающиеся по собственным особен-
ным законам. Эти регионы зачастую замкнуты 
и уникальны в своем жизненном пути. В этой 
статье мы обращаемся к идеям О. Шпенглера 
и Л. Н. Гумилева, чьи идеи ярко иллюстрируют 
циклическую динамику культурных типов. 
Эти авторы отнюдь не безуспешно искали, 
талантливо описали и в некотором смысле 
«сотворили» классификацию огромного числа 
исторических событий в процессах культуро-
генеза различных локальных систем.

И только при циклическом способе рас-
смотрения культурной динамики можно 
взглянуть метафорически на культуру в роли 
субъекта. Возможность такой метафоры вы-
ходит из общности основополагающих для 
жителей конкретных культурно-исторических 
областей факторов: занимаемой территории, 
общего языка общения, обычаев и традиций, 
менталитета. Так, Л. Н. Гумилев в своих 
культурно-исторических построениях глубоко 
осмысливает развитие культуры в истории 
и на основе этого получает свою знаменитую 
теорию этногенеза. Этнос – основополагаю-
щий термин его умозаключений – как раз 
и складывается на основе общности поведе-
ния людей, существует как энергетическая 
структура, противопоставляющая себя всем 
другим подобным структурам, отталкиваясь 
от ощущения комплиментарности [5]. Стоит 
добавить, что отождествлять культуру и эт-
нос нельзя, так как одну культуру могут со-
ставлять и несколько этносов. Добавим, что, 
в особенности при слиянии разных этносов 
в единую культуру принципиально важным 
становится момент самосознания людей как 
принадлежащих к единому целому. Сово-
купный культурный субъект складывается 
из единства многих самосознаний, которые 
и создают вместе с социальными связями 
и единством исторической памяти культуру 
как «подобие личности», способной пройти 
единый жизненный путь. Впрочем, этот путь 
может быть сложным и извилистым.



27

⇒  Философия и теория культуры

Несомненно, выдающимся представите-
лем цивилизационного подхода к культуре 
стал Освальд Шпенглер. Он видел в культуре 
целостное развивающееся организмическое 
начало – субъект. Известный мыслитель пола-
гал, что «всякая культура неизбежно должна 
обладать своей собственной идеей судьбы, 
причем этот вывод содержится уже в самом 
ощущении, что всякая великая культура яв-
ляется не чем иным, как осуществлением 
и образом одной-единственной, неповтори-
мой судьбы» [13, c.155]. Рассмотрим его идеи 
подробней.

Немецкий мыслитель О. Шпенглер 
отказывается от стремления свести весь 
культурно-исторический процесс к одной 
стержневой логике, пронизывающей всю 
историю и находящей свое завершение в не-
кой высшей точке. Для Шпенглера нет еди-
ной мировой культуры. Есть лишь различные 
культуры, каждая из которых имеет свою соб-
ственную судьбу: «…У «человечества» нет… 
никакой идеи, никакого плана. (…) Вместо 
безрадостной картины линеарной всемир-
ной истории … я вижу настоящий спектакль 
множества мощных культур, с первозданной 
силой расцветающих из лона материнского 
ландшафта, к которому каждая из них строго 
привязана всем ходом своего существования, 
чеканящих на своем материале – человече-
стве – собственную форму и имеющих каждая 
собственную идею, собственные страсти, соб-
ственную жизнь, чувствование, собственную 
смерть» [13, c. 30].

В своем фундаментальном труде «Закат 
Европы» Шпенглер провел хронологические 
параллели между духовными, политиче-
скими и эпохами в искусстве – египетской, 
индийской, китайской, античной, арабской 
и западной культур, назвав эти эпохи «одно-
временными».

Крайне любопытным, на наш взгляд, 
является сопоставление жизненного пути 
античной и западной культур. В искусстве 
и политике автором выделяется предвремя, 
воплощением которого в античности является 
Микенская эпоха, а в западной культуре – эпо-

хи Меровингов и Каролингов. Если провести 
аналогии с жизнью человека, то это – рожде-
ние и раннее детство исследуемых культур.

Следом за предвременем в теории Шпен-
глера в искусстве идет рождение и расцвет вы-
растающих из духа ландшафта бессознательно 
творимых форм [13, c. 67] раннего времени 
культуры: XI–IX вв. до н. э. в Античности (де-
ревянная архитектура с дорическими колон-
нами) и X–XII вв. на Западе (сводчатые хра-
мы романского и раннеготического стилей); 
в духовной жизни – это греческо-италийская 
народная религия Деметры, поэзия Гомера, 
мифы о Геракле и Тесее у древних, но таких 
«молодых» тогда еще греков и италийских 
племен, и германский католицизм, Эдда, на-
родный и рыцарский эпосы, жития святых 
на Западе. Этот юношеский период в истории 
культур немецкий философ характеризует как 
«рождение мифа большого стиля как выраже-
ние нового ощущения Бога. Мировой страх 
и мировое томление» [13, c. 67].

Молодость культур, приходящаяся в Ан-
тичности на VIII–VI века до н. э., а в западной 
культуре – на XII–XV века, характеризуется 
завершением раннего языка форм с исчерпа-
нием его возможностей и противоречием в ис-
кусстве. На античных Пелопоннесе и Апенни-
нах – это конец дорическо-этрусского стиля 
высокой архаики, а на Западе – поздняя готи-
ка и Возрождение. Духовные эпохи культур 
описываются наиболее ранним мистически-
метафизическим оформлением нового воз-
зрения на мир: в Античности – древнейшая, 
бесписьменная орфика, этрусское учение 
и космогонии, а в западной культуре – ми-
стика и схоластика (Фома Аквинский, Данте 
Алигьери, Майстер Экхарт).

Следующей эпохой для культур, по Шпен-
глеру, является время зреющего сознания – 
зрелости (в искусстве – оформления зрелого 
художественного мастерства), приходящее-
ся на VI–IV вв. до н. э. в античный период, 
и на XV–XVIII вв. в западной культуре. Эта 
эпоха крайне насыщенна событиями. Здесь 
и народные бунты внутри религии против 
крупных форм раннего времени (орфиче-



28

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

ское и дионисийское движения античности 
/ Реформация на Западе), и начало чисто фи-
лософской редакции мироощущения с про-
тивоположностью идеалистических и реа-
листических систем (великие досократики 
Древней Греции / Декарт, Бэкон, Лейбниц), 
и «просвещение» (софисты, Сократ, Демокрит 
/ Локк, Вольтер, Руссо), и, наконец, великие 
завершающие системы (Платон, Аристотель 
/ Гете, Кант, Шеллинг, Гегель, Фихте).

Завершается жизненный путь культуры 
в духовной сфере пробуждением цивилиза-
ции мировых столиц, угасанием душевной 
формообразующей силы. Сама жизнь стано-
вится проблематичной. Происходит переход 
от культуры к цивилизации в античности 
в IV веке, на Западе – в XIX веке [13, c.71]. 
Главенствует материалистическое мировоз-
зрение: культ науки, пользы, благоденствия 
(в Античности – киники, киренаики, послед-
ние софисты; в западной культуре – Бентам, 
Конт, Дарвин, Маркс, Фейербах). Процвета-
ют скептицизм и социально-общественные 
жизненные идеалы (эллинизм, Эпикур, Зе-
нон / Шопенгауэр, Ницше, анархизм и соци-
ализм). Начиная со II века до н. э. в античной 
культуре и с XX века в культуре западной 
распространяется последнее мировоззре-
ние (эллинистически-римский стоицизм / 
этический социализм). Эта духовная эпоха 
соответствует старости жизненного пути че-
ловека и является переходной от культуры 
к цивилизации, а «будучи последней фазой 
каждой культуры как органического цело-
го, цивилизация есть резкий надлом всех ее 
творческих сил, переход к переработке уже ис-
пользованного историей материала» [1, c.38]. 
Культура как организм для О. Шпенглера – это 
внутренняя форма творческой жизни наро-
да; цивилизация – неизбежное «органически-
логическое следствие» и «завершение и исход» 
культуры.

Полемизируя со Шпенглером, знамени-
тый русский философ С. Франк замечал, что 
«весь вопрос в том: в каком именно смыс-
ле или – точнее – какая именно «западная 
культура» умирает. И здесь, в ответе на этот 

вопрос, нам должна уясниться шаткость, не-
точность, в конечном счете ложность самого 
понятия «западной культуры» у Шпенглера» 
[12]. Франк замечает, что книга Шпенглера 
напоминает современному ему человечеству 
об истинных духовно-исторических силах 
культуры и идет навстречу его пробуждаю-
щейся жажде подлинного культурного твор-
чества, его стремлению к духовному возро-
ждению. И делает следующий вывод: «То, что 
переживает в духовном смысле Европа, есть 
не гибель западной культуры, а глубочайший 
ее кризис, в котором одни великие силы от-
мирают, а другие нарождаются» [12].

В настоящее же время одной из главных 
философских проблем становится сочета-
ние идеи единого человечества, сочетающего 
в себе множество оригинальных и неповто-
римых культур.

«В истории человечества во все времена 
были некие формы единства разных культур. 
Культуры взаимодействовали, объединялись, 
синтезировались и расходились. С другой сто-
роны, культуры всегда были разнообразны, 
есть классическая формулировка: единство 
в разнообразии, разнообразие в единстве. 
Одинаково важно и то, и другое» [6].

С проникновением глобализационных 
процессов практически во все сферы дея-
тельности человека, с появлением новей-
ших информационно-коммуникационных 
технологий в современном мире как никогда 
актуальным стало взаимодействие локаль-
ных культур в как бы «уменьшившемся» гло-
бальном мире. Бесспорно, что катализатором 
такого «уплотнения», причиной до того не-
виданных технических свершений, ставших 
прочной коммуникационной основой обще-
мирового взаимодействия, стало развитие 
важнейшего элемента всепланетной культу-
ры – научного знания. Особо сложным и дво-
яким является путь проникновения научных 
достижений человечества в локальные куль-
туры развивающихся стран. С одной сторо-
ны, актуальные научные достижения нашли 
свое место в их образовательных программах, 
а население на бытовом уровне освоило эти 



29

⇒  Философия и теория культуры

научно-технические новинки. Но, с другой 
стороны, именно в этом аспекте лежат кор-
ни весьма настороженного и двойственного 
отношения к «достижениям цивилизации» 
со стороны очень многих представителей гу-
манитарной отрасли знания в этих странах, 
налицо угроза культурного подчинения домо-
рощенных культур культурам иным, в первую 
очередь, конечно, влиянию коллективного За-
пада. Основное недовольство мыслителей Вос-
тока и Юга вызывает серьезный раскол между 
культивируемыми в этих странах традициями 
духовного производства, ценностным своео-
бразием их культур и таким цивилизационно-
бездушным западным технологизмом.

Основополагающими для любой ло-
кальной региональной культуры являются 
неотъемлемые права на независимый куль-
турный выбор и гарантию самостоятельного 
развития национальной культуры. Данные 
права прописаны в конституциях и других 
нормативных правовых актах большинства 
государств мира, признаны они и на между-
народном уровне. Именно в этой культурной 
эмансипации и состоит принцип плюрализ-
ма культуры – как правило самоопределения 
разнообразных культурных субъектов. Эти 
субъекты – локальные этносы, нации, реги-
оны, цивилизации – обладают различными 
судьбами и отличаются друг от друга в своих 
духовных жизнях. Духовная культура при 
этом становится естественной средой само-
выражения общественно активных народ-
ных масс, чья деятельность направлена в этой 
связи на провозглашение своей культурной 
особости и самоопределение как политиче-
ское, так и по принципу культурной общ-
ности. И все же «гипертрофия плюрализма 
может обострить те сложности, на которые 
натыкаются в своем развитии и становле-
нии постколониальные страны» [4, c. 446]. 
Действительно, культурный плюрализм как 
осознание неизбежной самоидентификации, 
индивидуализации жизненного пути каж-
дого культурного субъекта может привести 
к ослаблению, а то и расколу ряда государств, 
невозможности эффективного сотрудни-

чества стран между собой во всех сферах 
международного взаимодействия. Необхо-
димым видится, чтобы при всех возможных 
различиях «судьбинных траекторий» между 
культурами-субъектами оставалась взаимная 
благожелательность.

При этом плюрализм уровня первичной 
ячейки (племени, этноса) в культурной сфе-
ре на практике оказывается очень вредным 
для национального объединения и перечит 
стратегии ряда государств Азии и Африке, 
призывающей к консолидированной, совмест-
но выработанной точке зрения в отстаивании 
своих собственных интересов. По этой при-
чине даже сама идея культурного плюрализма 
очень часто не находит понимания и отсека-
ется большинством глав постколониальных 
государств. Кроме того, в таких государствах 
практическое воплощение тенденций куль-
турного плюрализма разбивается о позицию 
защитников идей паннационализма и нацио-
нализма, по мнению которых свободное куль-
турное самоопределение несет в себе явно 
выраженную угрозу национальному единству. 
Определенно можно утверждать, что после-
довательное воплощение в жизнь культурно-
го плюрализма играет на руку и рыночному 
«универсализму» общемирового капитала. 
Дилемма, возникающая при этом, звучит в не-
малой степени напряженно: каким образом 
оставить позади дезинтеграцию первичных 
ячеек и основать стабильные культурные 
общности, не породив заодно межгрупповых, 
межнациональных и межэтнических конфлик-
тов и не снизив жизненного потенциала пер-
вичных ячеек?

В свою очередь, по мнению ярых сторон-
ников ускоренной модернизации, считающих 
культурный плюрализм всеобщей данностью, 
он способствует поддержанию жизни куль-
турных общностей от племен с этносами 
и до цивилизационных комплексов, лишь бы 
они, эти комплексы, не мешали ускорению 
экономической глобализации. Также, по их 
мнению, именно экономика способна ниве-
лировать отрицательные черты плюрализма 
культуры.



30

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

Выход из этого затруднительного по-
ложения роли и места культурного плюра-
лизма в жизни субъектов культуры видится 
в принципе «единства в разнообразии»: при 
административной поддержке внутренних 
составляющих культуры-субъекта (языка об-
щения, религиозных организаций, системы 
национального права и системы образования) 
следует их оберегать и всячески способство-
вать свободному существованию самых раз-
нообразных вариантов культуры на полити-
ческом уровне.

Культурный плюрализм, этот принцип са-
моидентификации локальных культур, на по-
верку оказывается весьма условным и зависит 
от других факторов общественного существова-
ния и неприемлем в качестве надежного крите-
рия при рассмотрении проблем культуры. Как 
показывает мировая история, самостоятельное 
развитие культур различных общностей допол-
няется их взаимовлиянием на фундаменте об-
щего в духовной сфере, а также – посредством 
межкультурного взаимопонимания. Из «судеб 
разных культур» во всем их богатстве склады-
вается общая судьба человечества.

В нашей статье предложено раскрытие со-
временного развития культуры через метафо-
ру «судьбы культуры», проведены параллели 

с определением «судьбы» как характеристики 
жизненного пути личности.

В современных условиях безостановочно 
происходящего всеобъемлющего прогресса 
во всех без исключения сферах жизни об-
щества и человека неизбывность культурно-
го кризиса становится научной данностью. 
Но в то же время кризис – это всегда вызов 
для людей, и он предполагает достойный от-
вет [10].

Теория мировых культур в современ-
ности стала в своей основе мультипарадиг-
мальной, и в этом видится её главное отличие 
от теории старой. Многими учеными пред-
ложена гипотеза, в соответствии с которой 
будущее (по крайней мере, при воплощении 
положительного сценария развития мировой 
истории) не за единой человеческой циви-
лизацией, которая – так или иначе – стирает 
различия в сущности региональных типов 
человеческих общностей. Будущее за «кон-
цертом культурных миров», т. е. диалогом ве-
ликих цивилизаций планеты, сохраняющих 
основы своей неповторимой индивидуально-
сти, диалогом, который определяет основное 
содержание глобального контекста истории 
человечества. Такую постановку вопроса 
вполне можно принять.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Белов А. В. Культура как организм. Ростов-на-Дону; Таганрог: Издательство Южного федерального 

университета, 2017. 392 с.

2.	 Давидович В. Е, Жданов Ю. А. Сущность культуры. Ростов-на-Дону: Издательство Ростовского уни-
верситета, 1979. 264 с.

3.	 Драч Г. В., Штомпель О. М., Штомпель Л. А., Королев В. К. Культурология: Учебник для вузов. Санкт-
Петербург: Питер, 2011. 384 с.

4.	 Ерасов Б. С. Социальная культурология. Москва: Аспект Пресс, 2000. 591 с.

5.	 Игошева М. А. Культурологический статус концепции этногенеза Л. Н. Гумилева (автореферат дис-
сертации). Ростов-на-Дону. 1998. 24 с.

6.	 Лекторский В. А. Единство мира и многообразие культур (материалы «Круглого стола») // Вопросы 
философии. 2011. № 9. С. 3–33.

7.	 Маркарян Э. С. Теория культуры и современная наука: логико-методологический анализ. Москва: 
Мысль, 1983. 284 с.

8.	 Парсонс Т. Система современных обществ [пер. с англ.]. Под ред. М. С. Ковалевой. Москва: Аспект 
Пресс, 1998. 270 с.



31

⇒  Философия и теория культуры

9.	 Тайлор Э. Б. Первобытная культура [пер. с англ.]. Москва: Политиздат, 1989. 573 с.

10.	 Тойнби А. Дж. Исследование истории: Цивилизации во времени и пространстве [пер. с англ.]. Мо-
сква: АСТ, 2009. 863 с.

11.	 Уайт Л. Энергия в эволюции культуры. Антология исследований культуры: [сб. ст.] / отв. ред. и сост. 
Л. А. Мостова. Санкт-Петербург: Университетская книга. 1997. Т. 1. С. 439–464.

12.	 Франк С. Л. Кризис западной культуры // Бердяев Н. А. Падение священного русского царства:  
Публицистика 1914–1922 / вступит. статья, сост. и примеч. В. В. Сапова. Москва: Астрель, 2007. 1179 с.

13.	 Шпенглер О. Закат Западного мира. Полное издание в одном томе [пер. с нем.]. Москва: Альфа-книга. 
2010. 1085 с.

*

Поступила в редакцию 22.05.2023


