
33

⇒  Эстетика

ИСТОРИКО-КУЛЬТУРНЫЕ ОСОБЕННОСТИ  
И СЕМАНТИКА ИРЛАНДСКОГО 

ТРАДИЦИОННОГО СОЛЬНОГО ТАНЦА

УДК 793.3
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-6110-33-41

Р. В .  Т р о ф и м о в
Белгородский государственный институт искусств и культуры,  
Белгород, Российская Федерация 
e-mail: ramzes.70@mail.ru

Аннотация: В статье рассмотрены исторические корни ирландского традиционного сольного танца, 
который тесно связан с аутентичной культурой кельтов периода Гальштат. Выявлено греко-римское 
влияние на культуру кельтов, начиная с эпохи Ла Тен, которое привело к диалогу и взаимопроник-
новению культур в элементах, не противоречащих менталитету и традиционным ценностям наро-
дов. В работе проанализирована традиция кельтских друидов о запрете записей некоторых текстов, 
что позволило ответить на вопрос, связанный с отсутствием письменной информации о культур-
ной жизни народа Ирландии вплоть до XVII века. В статье проанализированы свидетельства бри-
танских путешественников XVII века о существовании сольных танцев джиг, риллов и хорнпай-
пов, многие из которых в последующих веках развивались как степ-танцы. Были также рассмотре-
ны основные хореографические формы «пляска» и «перепляс», в которых сольный танец стал ос-
новой для данных форм, ставших популярными на конкурсах-соревнованиях. В ходе работы была 
выявлена связь сольного танца с мифологией ирландского народа, а формирование эстетики вы-
разительных средств происходило с учетом эстетических критериев богов-покровителей и геро-
ев. В связи с этим была раскрыта семантика сольного танца, которая заключается в том, что испол-
нитель во время действия стремится символически приблизиться к богу и приобрести высшие са-
кральные знания и магию, став проводником всевышнего в мире людей.

Ключевые слова: кельтская культура, друиды, традиция, сольный танец, пляска, перепляс, джиг, рилл, 
хорнпайп, ритм, степ-танец, исполнитель, семантика.

Для цитирования: Трофимов Р.В. Историко-культурные особенности и семантика ирландского 
традиционного сольного танца // Вестник Московского государственного университета культуры 
и искусств. 2022. №6 (110). С. 33-41. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-6110-33-41

HISTORICAL AND CULTURAL FEATURES AND 
SEMANTICS OF IRISH TRADITIONAL SOLO DANCE

ТРОФИМОВ РОМАН ВИКТОРОВИЧ – доцент кафедры хореографического творчества Белгородского 
государственного института искусств и культуры

TROFIMOV ROMAN VIKTOROVICH – Associate Professor at the Department of Choreographic Creativity, 
Belgorod State Institute of Arts and Culture

© Трофимов Р.В., 2022



34

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 6 (110) ноябрь – декабрь ⇒

История ирландского танца уходит сво-
ими корнями в глубокую древность, к исто-
кам традиционной аутентичной кельтской 
культуры гальштатского периода IX–IV в. 
до н. э. На протяжении многих веков танец 
трансформируется, насыщаясь новыми смыс-
лами и эстетикой выразительных средств. Так, 
во времена Ла Тена (V–I века до н. э.), культу-
ра кельтов начинает взаимодействие с греко-
римской культурой, о чем свидетельствуют 
многие античные авторы, в том числе Диодор 
Сицилийский, Полибий и Юлий Цезарь, пред-
ставивший труд «Записки о Галльской войне». 
В диалоге культур происходит заимствование 
многих элементов духовной культуры, таких 
как музыка и хореография, которые не проти-
воречат ментальным представлениям народов 
об их ценностях и эстетике. Доказательством 
служат предметы искусства и быта из мно-
гочисленных захоронений, найденных как 

на территории европейских стран, входивших 
в состав римской империи, так и в Ирландии. 
Одним из примеров заимствования кельтами 
элементов греческой культуры является тра-
диционный ирландский музыкальный инстру-
мент арфа, который широко использовался 
в античной Греции.

Начиная с эпохи Ла Тен, происходит 
обогащение танцевального языка и разви-
тие хореографических форм, но самые ранние 
упоминания об ирландском танце относятся 
лишь к началу XVII века, когда британские 
путешественники, откомандированные Ее 
Величеством Елизаветой I для изучения куль-
туры соседей, делают первые заметки.

Возникает закономерный вопрос: почему 
в истории Ирландии практически не суще-
ствует упоминаний о какой-либо культурной 
жизни народа до XVII века? Ответ можно по-
лучить, проанализировав деятельность вер-

R o m a n  V.  T r o f i m o v
Belgorod State Institute of Arts and Culture, 
Belgorod, Russian Federation 
e-mail: ramzes.70@mail.ru

Abstract: THe article examines the historical roots of the Irish traditional solo dance, which is closely related 
to the authentic culture of the Celts of the Hallstatt period. The Greco-Roman influence on the Celtic cul-
ture has been revealed since the La Tene era, which led to dialogue and interpenetration of cultures in ele-
ments that do not contradict the mentality and traditional values of the peoples. The paper analyzes the tra-
dition of the Celtic druids banning the recording of certain texts, which allowed answering the question re-
lated to the lack of written information about the cultural life of the people of Ireland up to the XVII cen-
tury. The article analyzes the evidence of British travelers of the XVII century about the existence of solo 
dances jig, rills and hornpipes, many of which in subsequent centuries developed as step dances. The main 
choreographic forms “dance” and “re-dance” were also considered, in which solo dance became the basis 
for these forms, which became popular at competitions. In the course of the work, the connection of solo 
dance with the mythology of the Irish people was revealed, and the formation of the aesthetics of expressive 
means took place taking into account the aesthetic criteria of the patron gods and heroes. In this regard, the 
semantics of solo dance was revealed, which consists in the fact that the performer during the action seeks 
to symbolically approach God and acquire the highest sacred knowledge and magic, becoming a guide of 
the almighty in the world of people.

Keywords: Celtic culture, druids, tradition, solo dance, dance, re-dance, jig, reel, hornpipe, rhythm, tap 
dance, performer, semantics.

For citation: Trofimov R.V. Historical and cultural features and semantics of Irish traditional solo dance. 
The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 6 (110), pp. 33-41. 
(In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-6110-33-41



35

⇒  Эстетика

ховных кельтских жрецов – друидов и первых 
христианских монахов, заместивших друидов 
во времена средневековья и сохранивших пре-
емственность основных принципов культуры 
вплоть до эпохи Возрождения.

Известный культуролог Каган М. С. гово-
рит о Средних веках как о времени господства 
церковной догмы, мистики и мракобесия, от-
сутствия яркого развития науки и искусства. 
Ренессанс, наоборот, отбрасывает всю эту 
«ночь» Средневековья, обращается к свет-
лой античности, к ее свободной философии, 
к скульптуре обнаженного тела, к земной, при-
вольной и ничем не связанной свободе индиви-
дуального и общественного развития [3, с. 60].

Эпоха Возрождения дает толчок развитию 
наук и искусств, способствует развитию лите-
ратуры. В условиях Ирландии, географически 
удаленной от центральной Европы, данный 
процесс начинается гораздо позже, соответ-
ственно ирландские тексты вплоть до XVII века 
посвящаются только религиозной тематике.

Анализируя особенности деятельности 
друидов, отметим, что сами жрецы являлись 
высокообразованным сословием кельтского 
общества и владели письменностью, но тек-
сты писались лишь в особых случаях. По их 
глубокому убеждению, письменный текст 
обладал магическим свойством, и его запись 
могла осуществляться только для закрепления 
определенного религиозного положения, что-
бы навечно, статически продлевать действие 
той или иной формулы, погребальной надпи-
си, обязательства или проклятия, defixio или 
гейса [5, с. 206].

По мнению друидов, культурная жизнь 
народа являлась постоянно развивающимся 
комплексом различных элементов духовной 
жизни, которые не могли быть прерваны или 
остановлены во времени, поэтому их запись 
в тексты была запрещена. В связи с этим все 
значимые аспекты духовной жизни, будь 
то мифы, песни и танцы, передавались в виде 
устной информации и без изменений, потому 
что по правилам священной традиции ир-
ландский сказитель не имел права изобретать 
что-то новое [5, с. 189].

Таким образом, вся информация о тан-
цах передавалась из поколения в поколе-
ние – практически без изменений – вплоть 
до момента, когда состоялось их описание 
британскими путешественниками.

Одним из первых стал Файнс Морисон, 
выявивший на рубеже 1600 года групповой 
танец с мечом, а спустя некоторое время Сир 
Генри Пайерс описал сольные «танцы пи-
рога», которые исполнялись на деревянном 
столе [12, p.80].

В начале XVII века были также извест-
ны танцы «The Irish Hey», «The Trenchmore» 
и «The Rince Fada», названия которых пред-
положительно происходили от названия 
музыкальных произведений. По мнению ис-
следователя ирландской танцевальной куль-
туры Хэлен Бреннан, уже к концу XVII века 
появились такие танцы как «джига», «рилл» 
и «хорнпайп». Форма ранних танцев была 
групповой, со множеством сложных компо-
зиционных построений, главными из которых 
являлись круги и длинные линии.

В течение XVIII и XIX веков ирландские 
танцы развивались в различных формах и ви-
дах, начиная от сольных плясок и переплясов, 
заканчивая групповыми сет-танцами и слож-
ными формами хореографического искусства.

Рассмотрим формы сольных танцев, 
а именно пляску в ее основном виде – одиноч-
ная пляска. Традиция сольного танца в Ирлан-
дии – это, по сути, отражение национального 
характера народа, который большую часть 
своей истории боролся за независимость. Пи-
сатель Дара О Конаол, вспоминая юношеские 
годы, говорит: «Когда я был молод, я думал, 
что танцевать – это как драться» [9, p. 211].

По мнению писателя, сольный танец – это 
виртуозное дело. Цель состоит в том, чтобы 
удивлять, интриговать, вызывать удивление 
и уважение. Национальная черта характера, 
а именно быть воином и бойцом, проявляется 
в элементах соперничества, бросания вызо-
ва и получения ответа. В истории Ирландии 
сольный танец впервые был описан в конце 
1600‑х годов английским путешественником 
Джеймсом Дантоном, который присутствовал 



36

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 6 (110) ноябрь – декабрь ⇒

на танцевальном соревновании, устроенном 
на ярмарке в Драмконрате, графство Мит.

Известный теоретик и исследователь 
русской пляски Климов А. А., характеризуя 
данную форму, отмечает: «В одиночной пля-
ске наиболее полно отражается индивидуаль-
ность, мастерство, изобретательность и ак-
терское дарование исполнителя» [4, с. 112].

Ирландский сольный танец в этом плане 
не является исключением, но его содержание 
несколько иное. В ирландском мужском соль-
ном танце исполнитель стремится стать по-
хожим на героя мифов, обладающего нечело-
веческой силой, которому подвластна магия. 
Из анализа ирландской мифологии следует, 
что мужчины, совершившие подвиг на поле 
боя, становились героями и наделялись ма-
гическими способностями [2].

Сегодня практически в каждом ирланд-
ском самодеятельном хореографическом кол-
лективе существуют сольные танцы, в которых 
происходит интерпретация образов мифологи-
ческих героев. Особенно ярко это проявляется 
в детских ансамблях, где мальчики, примеряя 
на себя подобное амплуа, исполняют сложные 
па, выступая в золотоволосых париках.

Магия, являясь изобразительной сто-
роной танца, выражается через высочайшее 
мастерство исполнения технически сложных 
движений и элементов, способных изумлять 
и поражать публику. Вершиной мастерства 
считается умение выбивать сложные ритмы 
ногами, иными словами – выбивать чечетку. 
И в этом случае, характерным местом для ис-
полнения подобной техники является выше-
описанный Генри Пайерсом стол, или снятая 
с петель дверь, или иная площадка малых 
размеров.

Женский сольный танец выстраивается 
на тех же принципах, что и мужской, но имеет 
собственное содержание. Девушки стараются 
быть похожими на языческих богинь, покро-
вительствующих животному миру, поэтому 
их пластика напоминает грациозные движе-
ния оленя, лошади и пр. Особо почитаемой 
считается богиня Эпоне, покровительница 
лошадей [6, с. 183–184].

Отметим также тот факт, что начиная 
с XVII века национальные танцы джиги, рил-
лы и хорнпайпы развиваются в различных ви-
дах, имеющих отношение к чечетке (степ-тан-
цу). Исследователь ирландских народных 
танцев Уолес Хилл (Valis Hill) отмечает, что 
на рубеже XVIII века ирландские эмигран-
ты завезли в Америку аутентичные формы 
джиги, техника которой характеризовалась 
выбиванием ритмов ногами [13, p.7].

Пример народного степ-танца приводит 
Хэлен Бреннан, обращаясь к цитате из книги 
Муириса О Сдиллеабхайна «Fiche Bliain ag Fas» 
(«Двадцать лет взросления»), в которой автор, 
рассказывая о свадебном торжестве в Дун Ча-
оине (Dun Chaoin), графство Керри, описы-
вает электризующий эффект одного сольного 
выступления: «Музыкант заиграл на хорнпай-
пе, и танцор безупречно отбил ногами ритм 
музыки. Танцуя прямо, как свеча, без малей-
шего движения корпуса, исполнитель четко 
выбивал ритм, не пропустив ни одной ноты. 
Вся компания сидела, наблюдая за ним, не го-
воря ни слова. Было слышно, как собравшиеся 
переводят дыхание. Танцор исполнил послед-
ний удар ногой и, оглядевшись, крикнул: «Кто 
еще сможет так чисто отбить ритм?» [8, p.73].

Для исполнения подобных танцев парни, 
а также и девушки (в танцевальной культуре 
Ирландии существует полное равноправие), 
надевали деревянные туфли клог. Для этой 
цели производитель танцевальной обуви из-
готавливал различные виды, начиная от баш-
маков и туфлей и заканчивая сапожками, 
в которых было легко танцевать и выбивать 
ритмы. Теоретики хореографического искус-
ства отметили, что возникшие в XVIII веке 
тенденции выбивания чечеточных ритмов, 
способствовали трансформации сущности 
национальных танцев джиг, риллов и хор-
нпайпов.

В середине XIX века в народной среде бы-
товала особая категория виртуозных сольных 
танцев, которые можно охарактеризовать как 
танцы с предметом. В данном случае мастер-
ство танцора проявлялось в наличии способ-
ности танцевать сложные па, перепрыгивая 



37

⇒  Эстетика

различные атрибуты в виде «сетки», уложен-
ной на полу, при этом исполнитель не имел 
права касаться предметов. В одних областях 
использовались скрещенные палочки, созда-
ющие перекрестный узор, или туго сверну-
тые скрещенные носовые платки, а в других 
можно было увидеть ремни и черенки лопат. 
Один из очевидцев рассказывал, как на пол 
клали скрипку, что свидетельствовало об уди-
вительной вере в мастерство танцора. Описать 
подобный танец было бы невозможно, так как 
он состоял из вечных прыжков в маленькие 
отсеки, образованные скрещенными палками 
на полу [14, p.79–80].

Высокий профессионализм исполнитель-
ского мастерства достигался тяжелым трудом 
и многочасовыми репетициями, не говоря 
уже о подготовке к выступлению, которое 
забирало все свободное время танцоров. Не-
подготовленный человек не мог принимать 
участие в выступлении, так как неудача и про-
вал на сцене вели к позору и «потере лица», 
а также осуждались зрителями.

В танцевальной культуре Ирландии соль-
ные выступления являлись важным компо-
нентом многочисленных конкурсов, которые 
организовывались по большим праздникам 
и устраивались при стечении множества лю-
дей. Цель данных мероприятий заключалась 
в выявлении лучших танцоров и вручении 
им дорогих призов, поэтому подобные меро-
приятия носили соревновательный характер. 
Исследователь ирландского танцевального 
фольклора Джеймс Арч, анализируя конкурс-
соревнование как форму социокультурной 
деятельности, охарактеризовал ее как сво-
еобразный тест на выносливость, который 
длится продолжительное время. В истории 
известны факты того, что танцоры погибали 
во время многочасового хореографического 
марафона, не выдерживая физического и пси-
хического напряжения.

Соревновательный характер сольных 
танцев способствовал появлению и разви-
тию хореографической формы «перепляс», где 
каждый участник представлял собственное 
оригинальное соло. Характеризуя содержание 

перепляса, Джеймс Арч писал: «Один муж-
чина протанцевал шесть разных па, а другой 
вышел и протанцевал двенадцать. Так про-
должалось до тех пор, пока Гарган не станце-
вал тридцать шесть различных па. Появился 
Фаррелли и не останавливался, пока не про-
танцевал в общей сложности сорок два шага» 
[10, p. 538–539].

В ходе исторического развития перепляс, 
отталкиваясь от содержания танца, выработал 
собственные типы. Универсальную для всех 
классификацию типов перепляса представил 
теоретик хореографического искусства Му-
рашко М. П. В своем труде «Классификация 
русского танца» автор выделил следующие 
типы:

•	 один на один;
•	 двое на одного;
•	 двое на двое;
•	 группа на одного;
•	 группа на группу [7, с. 169].
Из анализа отчетов Ирландской фоль-

клорной комиссии в 1940–50‑х годах, следует, 
что практика танцевальных соревновательных 
конкурсов с призами была широко распро-
странена в сельской Ирландии. Празднич-
ные фестивали происходили либо на горных 
высотах, либо на берегах озера в последнее 
воскресенье июля, известное в различных рай-
онах как Черничное воскресенье, Воскресенье 
Гирлянд, воскресенье Ламмас или Мужское 
воскресенье. Известными стали «Фестиваль 
Лугнаса», на котором отбиралась лучшая 
танцевальная пара, а также – конкурсы в Га-
ниаморе в Донеголе, где выбиралась невеста 
в качестве приза для лучшего танцовщика. 
Прославились танцевальные соревнования 
на горе Плейбанк в Лейтриме и танцы, ко-
торые привели к дракам в Логове Каэр Роу 
на Горе Блэкстэр и в Ардевине на Слив Блум. 
Таким образом, соперничество существовало 
не только между отдельными исполнителя-
ми, но и между группами танцоров, которые 
не соглашались с проигрышем и могли поссо-
риться и даже подраться [11, p.181–182].

Приведенные примеры свидетельствуют 
о наличии сольных выступлений практиче-



38

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 6 (110) ноябрь – декабрь ⇒

ски во всех типах перепляса, но все же самым 
распространенным и популярным типом был 
перепляс «один на один». В нем острее всего 
ощущалось противоборство сторон и изобре-
тательность исполнителей.

О сложности некоторых переплясов го-
ворит Хэлен Бреннан, приводя яркий пример 
исполнительского мастерства участников тан-
цевального состязания: «В сельской местности 
были широко распространены соревнователь-
ные танцы на высоких помостах. Для этого, 
при проведении первого раунда, снимали с пе-
тель половинку двери и клали на пол. На ней 
и происходило танцевальное соревнование. 
Если по окончании победитель не выявлялся, 
дверь устанавливали на стол, затем на бочку, 
установленную на столе. Перепляс длился 
до тех пор, пока один из участников либо от-
казывался, либо падал с высоты. В некоторых 
случаях, танцующие соревновались на намы-
ленной деревянной доске. Если в первый раз 
победителя не выявляли, то поверх этой доски 
устанавливалась намыленная доска меньшего 
размера. Известен случай, когда исполнитель 
танцевал на доске, лежащей на вершине ды-
мохода дома. О хороших танцорах говорили, 
что они могли «танцевать на тарелке» или 
даже – высшая награда – «на шестипенсови-
ке». Излишне говорить, что для окончательной 
победы требовалось не только танцевальное 
мастерство, но и равновесие, ловкость и явные 
нервы» [8, p.77].

В данных действиях, а именно в традиции 
танцевать на высоте, существует определенная 
семантика. Дело в том, что в древности кель-
тские друиды для проведения общественно 
важных ритуалов и обрядов строили святи-
лища на специально выбранных местах, таких 
как горное плато или возвышенность с пло-
ской, ровной и геометрически правильной 
формой. По их мнению, эти места обладали 
энергией и божественной силой. Во многих 
религиях горы являются мистическим местом, 
где человек может общаться с богом. Согласно 
Священному писанию пророк Моисей раз-
говаривал с Богом на горе Синай, а египет-
ские фараоны перед смертью поднимались 

на вершину горы, чтобы обрести «жизнь веч-
ную». Кельтская традиция, возникшая задолго 
до появления христианства, не стала исключе-
нием. Примером является святилище непода-
леку от Хойнебурга (Германия), построенное 
в VI веке до н. э. на склоне горного массива. 
Идеально плоская площадка святилища имеет 
форму прямоугольника и равна по площади 
двум футбольным полям. Именно здесь дру-
иды проводили все значимые для общества 
обряды и принимали важные решения, под-
сказанные им свыше [1].

Проводить праздники на горных высотах 
и холмах стало традицией и в современной 
Ирландии. Анализируя сольные танцы на вы-
соте, мы приходим к пониманию семанти-
ки, которая раскрывается в том, что танцор, 
стремясь взойти как можно выше на плоскую 
уменьшающуюся площадку, символически 
приближается к богу и наделяется высшим 
сакральным знанием, становясь проводником 
всевышнего в мире людей. В этом проявляется 
и героический характер танцора, ведущий 
его на вершину славы. Ведь путь, по которо-
му он идет, полон трудностей и опасностей, 
связанных порой с потерей здоровья, а в не-
которых случаях – и жизни. И только пройдя 
его до конца, танцор символически обретает 
силу и магию, а в обществе становится почи-
таемым авторитетом.

Следующей категорией традиционной ир-
ландской хореографии, где ярко проявился 
сольный танец, стал мелкогрупповой танец, 
а именно трио.

Джеймс Арч описывает версию насто-
ящего рилла для троих, который танцевали 
в графстве Каван в конце 1800‑х годов. При-
мечательно то, что в самом старом варианте 
танца участвовали трое мужчин. Со слов оче-
видца следует, что в основе данного танца ле-
жал рисунок «восьмерка», и исполнители, по-
стоянно двигаясь по этому рисунку, проходили 
по очереди через центр. Рисунок «восьмерка» 
(рис. 1) присутствует на многих древних кель-
тских орнаментах и означает символ беско-
нечности всех процессов природы, а также 
это символ переплетения человеческих судеб.



39

⇒  Эстетика

Исполнители рилла для троих, проходя 
через точку центра, демонстрировали сольные 
движения, связанные с выбиванием ритмов 
ногами. Зрители отмечали, что их ноги рабо-
тали как барабанные палочки. Финал рилла 
танцоры исполняли вместе, используя самые 
эффектные движения, какие только могли 
придумать, повернувшись лицом к зрителям 
[10, p.597–598].

Позднее Патриком Кеннеди было дано 
описание старого рилла в четыре руки. Ав-
тор отметил наличие таких элементов, как 
«круг влево и вправо», «руки поперек», «сце-
пление» и «танец на месте», которые вошли 
в ирландскую традицию исполнения группо-
вых танцев.

Ирландский сольный танец, выйдя из на-
родной фольклорной среды в XX веке, стал 
важным элементом сценических хореографи-
ческих форм. На одну из таких форм указыва-
ет Хэлен Бреннан. В 1930‑х годах в Ирландии 
пользовалась популярностью танцевальная 
группа «Emerald Girls», удостоенная много-
численных премий, представившая зрителю 
трио Маккормак. Их захватывающее пред-
ставление включало в себя рилл в три руки 
с замысловатыми шагами и фигурами, а так-
же – их собственную композицию «The Troupe 
Hornpipe», которая включала сольное высту-
пление каждой участницы с демонстрацией 
оригинальных движений чечетки (percussive 

stepping), строившихся на дуольных, триоль-
ных и квадрольных ударах с многочислен-
ными поворотами. Зритель прежде не видел 
подобного выступления. Чемпион Ирландии 
по сольным танцам Джози, увидев этот но-
мер, воскликнул: «Это фантастика! Я готов 
подписаться под каждым шагом и ударом ног 
исполнительниц!» [8, p. 87].

Сегодня сольный танец широко представ-
лен в образцах ирландского хореографического 
искусства, воплощенного известным балет-
мейстером и артистом балета Майклом Флэтли 
во всемирно известных шоу «Riverdance», «Lord 
of the Dance», «Feet of Flames», «Celtic Tiger Live».

Таким образом, в результате проведен-
ного исследования мы пришли к выводу, что 
ирландский сольный танец является частью 
традиционной танцевальной культуры, ухо-
дящей своими корнями в аутентичную кель-
тскую культуру гальштатского периода IX–
IV вв. до н. э.

Мы также выяснили, что отсутствие упо-
минаний о каких-либо элементах культур-
ной жизни народа вплоть до XVII века было 
связано с традицией кельтских друидов, на-
ложивших запрет на запись подобных тек-
стов. Опираясь на свидетельства британских 
путешественников XVII века, мы выявили 
существование сольных танцев в видах джиг, 
риллов и хорнпайпов, многие из которых в по-
следующие века развивались как степ-танцы.

Рис. 1. Орнамент в виде восьмерки из книги Ивановской В. И.  
«Кельтские орнаменты» Москва: ООО «Издательство В. Шевчук», 2003. С. 86.



40

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 6 (110) ноябрь – декабрь ⇒

В ходе работы мы подробно рассмо-
трели хореографические формы «пляска» 
и «перепляс», которые были популярны 
на конкурсах-соревнованиях, где сольный 
танец стал основой данных форм. Мы при-
шли к пониманию того, что сольный танец 
тесно связан с мифологией ирландского 
народа, а эстетика выразительных средств 
формировалась из эстетических критериев 
представляемых богов-покровителей и геро-
ев. В контексте этого мы пришли к понима-
нию того, что техническая сложность танца 
близка по своей сути к божественному про-
явлению и магии, которой так стремились 

овладеть исполнители. Выявив сущностные 
аспекты традиционного сольного танца, мы 
раскрыли семантику, которая заключается 
в том, что исполнитель во время действия 
стремится символически приблизиться 
к богу и приобрести высшие сакральные зна-
ния и магию, став проводником всевышнего 
в мире людей.

Мы выяснили, что на  протяжении 
XX века сольный танец развивался в сложных 
сценических формах, став частью хореогра-
фических спектаклей, самые яркие из которых 
представил в качестве всемирно известных 
шоу Майкл Флэтли.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Друиды. Тайна кельтских жрецов [Электронный ресурс]. URL: https://youtu.be/KX5e3Uzf3kI

2.	 Европа и кельты: Повседневная жизнь кельтов [Электронный ресурс]. URL: https://youtu.be/sxtTS_8t-
VRA

3.	 Каган М. С. Введение в историю мировой культуры. Книга 2. Санкт-Петербург: Петрополис, 2001. 302 с.

4.	 Климов А. А. Основы русского народного танца: Учебник для студентов вузов искусств и культуры. 
Москва: Московский государственный институт культуры, 1994. 320 с.

5.	 Леру Ф. Друиды. Перевод с французского Цветковой С. О. Санкт-Петербург: Евразия, 2000. 288 с.

6.	 Маккалох Д. А. Религия древних кельтов. Москва: Центрполиграф, 2004. 334 с.

7.	 Мурашко М. П. Классификация русского танца: Монографическое исследование. Москва: Московский 
государственный университет культуры и искусств, 2012. 552 с.

8.	 Helen Brennan. The Story of Irish Dance. Published in the United States and Canada by Roberts Rinehart 
Publishers, An Imprint of The Rowman & Littlefield Publishing Group 4720 Boston Way Lanham, MD 
20706, 2001.

9.	 In the original Irish. Fiche Bliain ag Fas was first published in Dublin in 1933. The English translation was 
first published in London in the same year. This edition republished in The World’s Classics (London: Oxford 
University Press, 1972).

10.	 James Argue. Copponagh, Co. Cavan. Irish Folklore Commission, vol. 1209, 1951.

11.	 Maire Mac Neill. The Festival of Lughnasa. London: Oxford University Press, 1962.

12.	 Sir Henry Piers. A Chorographical History of the County Westmeath, quoted in Kevin Danaher, The Year in 
Ireland. Cork: The Mercier Press, 1972.

13.	 Tap dancing America: a cultural history / Constance Valis Hill, p. cm.

14.	 William Hamilton Maxwell. Wild Sports of the West. London: E. P. Publishing, 1973.

R e f e r e n c e s
1.	 Druids. The Secret of the Celtic Priests [Electronic resource]. URL: https://youtu.be/KX5e3Uzf3kI (In Russ.)

2.	 Europe and the Celts: Everyday life of the Celts [Electronic resource]. URL: https://youtu.be/sxtTS_8tVRA 
(In Russ.)



41

⇒  Эстетика

3.	 Kagan M. S. Introduction to the history of world culture. Book two. St. Petersburg: Petropolis, 2001. 302 p. 
(In Russ.)

4.	 Klimov A. A. Fundamentals of Russian folk dance: A textbook for students of universities of arts and culture. 
Moscow: Moscow State Institute of Culture, 1994. 320 p. (In Russ.)

5.	 Leroux F. Druids; translated from French by S. O. Tsvetkova. St. Petersburg: Eurasia, 2000. 288 p. (In Russ.)

6.	 McCulloch D. A. Religion of the ancient Celts. Moscow: Tsentrpoligraf, 2004. 334 p. (In Russ.)

7.	 Murashko M. P. Classification of Russian dance: Monographic study. Moscow: MGUKI, 2012. 552 p.

8.	 Helen Brennan The Story of Irish Dance. Published in the United States and Canada by Roberts Rinehart 
Publishers, An Imprint of The Rowman & Littlefield Publishing Group 4720 Boston Way Lanham, MD 
20706, 2001.

9.	 In the original Irish. Fiche Bliain ag Fas was first published in Dublin in 1933. The English translation was 
first published in London in the same year. This edition republished in The World’s Classics (London: Oxford 
University Press, 1972).

10.	 James Argue. Copponagh, Co. Cavan. Irish Folklore Commission, vol. 1209, 1951.

11.	 Maire Mac Neill. The Festival of Lughnasa. London: Oxford University Press, 1962.

12.	 Sir Henry Piers. A Chorographical History of the County Westmeath, quoted in Kevin Danaher, The Year 
in Ireland. Cork: The Mercier Press, 1972.

13.	 Tap dancing America: a cultural history / Constance Valis Hill, p. cm. 14. William Hamilton Maxwell. Wild 
Sports of the West. London: E. P. Publishing, 1973.

14.	 William Hamilton Maxwell. Wild Sports of the West. London: E. P. Publishing, 1973.

*

Поступила в редакцию 15.08.2022


