
24

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 6 (110) ноябрь – декабрь ⇒

ВОСПРИЯТИЕ ИСКУССТВА СОВРЕМЕННЫМ 
ОТЕЧЕСТВЕННЫМ ЗРИТЕЛЕМ 

УДК 7.06 : 159.937
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-6110-24-32

В . А .  Х а д д а д и н
Литературный институт им. А.М. Горького,  
Москва, Российская Федерация 
e-mail: vhaddadin@yandex.ru

Аннотация: В статье предпринята попытка анализа восприятия реципиентом произведений совре-
менного искусства на примере «эстетически заряженной» среды Гордона Паска (скульптура Урса 
Фишера «Большая Глина №4»). Исследуется коррелят современного западного искусства и тради-
ционных взглядов отечественного реципиента. Проводится анализ феномена восприятия произве-
дений искусства с точки зрения зрительского опыта как слагаемого культурологического наследия, 
а также – с позиции культурной антропологии. Выдвигается утверждение, что постмодернистская 
ирония и игра могут служить позитивным индикатором для зрителя, порождать у него эстетиче-
ские переживания (на примере арт-хаусного кинематографа). Представляется точка зрения, что, не-
смотря на то, что образцы современного искусства западного извода в определенных случаях под-
тверждены научно-эстетическим знанием, тем не менее они недостаточно органично соотносятся 
с отечественными культурными и ментальными установками.

Ключевые слова: игра, современное искусство, ментальные установки, эстетически заряженная сре-
да, ирония.

Для цитирования: Хаддадин В.А. Восприятие искусства современным отечественным зрителем 
// Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2022. №6 (110). С. 
24-32. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-6110-24-32

PERCEPTION OF ART BY CONTEMPORARY DOMESTIC VIEWERS 

Va l e r i a  A .  K h a d d a d i n
Literary Institute A.M. Gorky,  
Moscow, Russian Federation 
e-mail: vhaddadin@yandex.ru

Abstract: This article attempts try to analyse the recipient’s perception of works of contemporary art, using 
Gordon Pask’s “aesthetically charged” medium as an example (Urs Fischer’s sculpture “Big Clay #4”). Mod-
ern Western art and traditional views correlate of the domestic recipient has explored. The phenomenon of 
perception of art analyzed in terms of the viewer’s experience of art as a component of cultural heritage, as 
well as in terms of cultural anthropology. The authors argue that postmodern irony and “game” may serve 
as a positive indicator for the viewer, generating aesthetic experiences (the example of art-house cinema). 

ХАДДАДИН ВАЛЕРИЯ АДОЛЬФОВНА – аспирант, Литературный институт им. А. М. Горького
KHADDADIN VALERIA ADOLFOVNA – Postgraduate student,  Maxim Gorky Literature Institute

© Хаддадин В.А., 2022



25

⇒  Эстетика

Для более пристального рассмотрения 
расхождений между сложившимися в эсте-
тике понятиями и актуальным художествен-
ным опытом мы обратимся к эстетической 
категории игра (курсив авт.). Эксплицитная 
эстетика чаще всего обращается к устоявшим-
ся категориям прекрасного, возвышенного, 
безобразного и т. д. В данной статье мы рас-
смотрим эстетическую категорию игра и об-
ратимся к работам Урса Фишера (в частности, 
к широко обсуждаемой скульптуре «Большая 
глина № 4») в разрезе обозначенной эстетиче-
ской категории и с точки зрения культурной 
антропологии.

По мысли И. П. Никитиной, традици-
онные категории «прекрасное», «возвышен-
ное» и т. д. являются не категориями, а лишь 
эстетическими качествами. «Современная 
эстетика вместо строгого понятия “эстетиче-
ская категория” все чаще использует понятие 
более широкое – эстетического качества, или 
эстетического свойства» (курсив Никити-
ной И. П.). Такие категории, как «красивое», 
«безобразное», «трагическое» и иные, она 
относит к частным, хотя и важным, случаям 
эстетических качеств [6, c. 107].

Созвучно данному утверждению приви-
легированная роль искусства постмодернизма 
заключается в том, что оно самостоятельно 
создает знаковую систему, «культурные эм-
блемы». При этом искусство играет в игры 
с действительностью, симулирует, пароди-
рует, заменяет ее [5, c. 62] Таким образом, 
игра – эстетическая категория, закрепленная 
в современной отечественной академической 
философской науке [1, c. 556], но которой при 
этом уделяется мало внимания при оценке 
произведений современного искусства.

Система имплицитной эстетики исполь-
зует традиционный подход в анализе совре-
менного художественного опыта, однако в ней 
можно обнаружить приемы, позволяющие 
преодолеть возникшее в наше время проти-
воречие (например, апелляция к вербально-
медитативным методам: эссе, поиск концеп-
туальных принадлежностей, открытая ирония 
и т. д.). Игра, являющаяся одним из древней-
ших, сакральных способов эстетической де-
ятельности, остается актуальной, более того, 
реально востребованной в искусстве, особен-
но в современный период.

Игра всегда занимала немаловажное ме-
сто в модусе человеческого существования. 
Фридрих Шиллер, автор выражения «красо-
та спасет мир», которое большинство из нас 
знает из произведений Федора Михайловича 
Достоевского, за полвека до него, оттолкнув-
шись от эстетической категории прекрасного, 
придал ей новый оттенок: красота является 
«объектом побуждения к игре»; «…человек 
должен только играть красотою, и только 
красотою одною он должен играть…»; «че-
ловек играет только тогда, когда он в полном 
значении слова человек, и он бывает вполне 
человеком лишь тогда, когда играет» [7, c. 243].

Отсутствие жесткой формулировки, 
окончательно определяющей категорию игра 
в эстетике, тем не менее, не дает усомниться 
в том, что она способна взывать к серьезным, 
основополагающим жизненным ценностям. 
Игра остается той сферой, в которой человек 
способен абстрагироваться от действительно-
сти, от гнета унизительных ситуаций, навязы-
ваемых ценностей и моральных ограничений, 
тем самым возвращая человеку чувство удов-
летворения. В зависимости от социокультур-

In article has presented that Western contemporary art has not correlated organically with the domestic 
cultural and mental settings.

Keywords: game, contemporary art, mental attitudes, aesthetically charged environment, irony.

For citation: Khaddadin V.A. Perception of art by contemporary domestic viewers. The Bulletin of Moscow 
State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 6 (110), pp. 24-32. (In Russ.). http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2022-6110-24-32

ХАДДАДИН ВАЛЕРИЯ АДОЛЬФОВНА – аспирант, Литературный институт им. А. М. Горького
KHADDADIN VALERIA ADOLFOVNA – Postgraduate student,  Maxim Gorky Literature Institute

© Хаддадин В.А., 2022



26

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 6 (110) ноябрь – декабрь ⇒

ной структуры общества, а также – области 
применения игры, ее архитектоника будет 
разниться. Анализируя современное искус-
ство, которое обременено интертекстуальной 
подоплекой, центонностью, использованием 
более ранних наработок, приемов и т. д., опора 
на игру становится оправданной и предсказу-
емой (поскольку формы искусства усложнены 
и далеки от привычного восприятия посред-
ством дуального посыла форма-содержание). 
Когнитивное зрительское восприятие образ-
цов современного искусства требует опреде-
ленной степени «насмотренности», социаль-
ной и интеллектуальной зрелости, поскольку 
сами произведения зачастую не отображают 
прямой посыл художника, автора, а несут 
в своем основании симулякр (идентификацию 
с жизненной правдой), о котором мы сказали 
выше. Как следствие – игра становится акту-
альной на различных уровнях художественно-
эстетической реализации. От реципиента, 
помимо определенной настроенности и на-
смотренности, требуется еще и возможность 
творческой интерпретации, обнаружение и ос-
мысление акцентов, расставленных художни-
ком в момент воплощения идеи, следование 
его авторскому концепту. Это становится осо-
бенно важным в период, когда формообра-
зующие тенденции современного искусства 
принимают глубоко различные тенденции, 
то есть искусство перестает быть искусством 
в классическом его понимании и само назы-
вает себя арт-практикой, арт-производством 
и т. д. Исходя из требований современности, 
искусство вынуждено подстраиваться под 
реалии, продиктованные запросом времени, 
коммерциализироваться. На отечественную 
зрительскую аудиторию, воспитанную на клас-
сических образцах искусства, настроенную 
на созерцание законченных образов, насту-
пает искусство, рассчитанное на клиповость 
мышления и восприятия. Поэтому оно вос-
принимается отечественным реципиентом 
тяжелее, поскольку не ориентирует его на воз-
вышенность, духовную реальность, не соот-
ветствует его устоявшимся ожиданиям. Таким 
образом, мы видим, что проблема восприятия 

реципиентом образцов современного искус-
ства лежит в междисциплинарной области 
(как мы знаем, уже в ХХ веке определение игры 
Й. Хейзинга было культурологическим, Канта 
и Платона – онтологическим и т. д.).

Сложно дать однозначную оценку куль-
турному, назовем это так, производству, 
не учитывая предыдущий временной пери-
од, предпосылки развития, каноны, менталь-
ные предпочтения, историческую ситуацию 
и прочее. Философские идеи, являющиеся 
реальным отображением развития челове-
ческой мысли, также имеют привязку к ме-
сту и историческим парадигмам, которые они 
прошли, которые были «прожиты» и доказаны 
временем в данном обществе. Любое соци-
окультурное единение одно и то же произ-
ведение искусства будет рассматривать под 
разным углом зрения, применять к оценке 
художественного произведения различные 
художественно-эстетические категории.

Если говорить об особенностях когни-
тивного зрительского восприятия, оно также 
неразрывно связано с местом, временем, ареа-
лом, ментальностью. Взглянем на реципиента 
с точки зрения рубежа постструктурной ан-
тропологии, пересекающейся с философи-
ей искусства и культурной антропологией 
в кросс-дисциплинарном поле: «Культуры 
<…> отличаются тем, как именно они опре-
деляют, что относится к зоне деятельности 
агентов, то есть к миру “сконструированного”, 
и что относится (поскольку оно сконструи-
ровано как относящееся) к миру “данного”, 
то есть несконструированного» [4, c. 21].

Критерии оценки произведения искусства 
для людей, являющихся носителями разных 
культур, будут разными, как и отношение ре-
ципиента к значимости самого произведения 
искусства. Для одного это будет тотемное, са-
кральное творение, для другого – любопыт-
ный образец примитивного творчества, для 
третьего – не стоящее осмысления и траты 
времени, лишенный художественной конно-
тации предмет.

Анализируя заявленную проблематику, 
можно предоложить, что для массовой оте-



27

⇒  Эстетика

чественной аудитории реакция на западное 
современное искусство будет иметь опреде-
ленную окраску. И следуя данному предполо-
жению, полагаем, например, что скульптура 
«Большая глина № 4» Урса Фишера, установ-
ленная на набережной Москвы-реки, на пло-
щади возле нового арт-пространства ГЭС‑2, 
отечественным массовым зрителем будет оце-
нена соответственно. Скульптура представля-
ет собой 13‑ти метровую «пирамиду» серого 
цвета, стоящую на постаменте и буквально 
нависающую над ступенями, спускающимися 
к реке. Сегменты пирамиды – многократно 
увеличенные копии кусков глины, сформиро-
ванные руками человека (автора) и склеенные 
в возвышающуюся, грубо слепленную кучу. 
В одном ландшафтном пространстве с «Боль-
шой Глиной № 4» расположен Храм Христа 
Спасителя, выше по течению реки находится 
памятник Петру Первому, – культурные объ-
екты с глубоким сакральным и историче-
ским значением. Данное соседство неуместно 
хотя бы с точки зрения гомогенности худо-
жественного ландшафта и рождает допол-
нительные негативные ассоциации. Раблези-
анское остроумие, присущее отечественному 
реципиенту, вкупе со смущением, вызывает 
у него смех и дальнейшее отторжение, по-
скольку форма данного арт-объекта рождает 
ироничные ассоциации, а значит – реакцию, 
далекую от той, которую, вероятно, ожидал 
западный художник. Картезианская сдержан-
ность и фундаментальный традиционализм 
русской ментальности, стремящейся к оценке 
произведения искусства с классической дуа-
листической позиции «форма – содержание» 
и апеллирующей к классическому осмыслению 
произведения в рамках логико-семантической 
прозрачности, не тяготеет к дифференциации 
«сконструированного».

Поскольку культурно-антропологическая 
принадлежность реципиента является фак-
тором, влияющим на восприятие (а так-
же – для более явного обнаружения игрово-
го аспекта), направим вектор нашего иссле-
дования на кинематограф, как на ещё одно 
пространственно-временное искусство, сред-

ство аудиовизуального эстетического выра-
жения. Ни для кого не секрет, что в мощном 
механизме индустрии кинопроизводства 
арт-хаус менее востребован зрителем, чем 
массовый поп-продукт, однако в вопросах, 
касающихся contemporary art (совокупности 
арт-практик), данный жанр становится не-
заменимым. Обратимся к документальному 
фильму, а конкретно – к документальному 
фильму анонимного английского уличного 
арт-практика, социально-политического акти-
виста, ставшего легендой, Бэнкси, – «Выход че-
рез сувенирную лавку». Данная лента дает нам 
возможность говорить о том, что эстетическое 
пространство игрового канона может быть 
не связано с сакральными, религиозными или 
метафизическими институтами, становясь 
профанацией (как в случае с творчеством ге-
роя фильма «Выход через сувенирную лавку», 
о чем говорит и сам Бэнкси). Герой фильма, 
некто Mr. Brainwash, симулирует арт-деятель-
ность, то есть без какого-либо образования 
и серьезного опыта занимается подражани-
ем видным художникам, практикующим ин-
ституционально, прикрывается знакомством 
с некоторыми из них для создания выгодной 
для своего «арт-творчества» шумихи. Одна-
ко подобного рода симуляция создает ис-
кусственное пространство, которое, в свою 
очередь, служит позитивным индикатором 
для зрителя, может порождать переживания 
восторга, благорасположенности, искренно-
сти, то есть те же чувства, к которым взывает 
и истинное искусство. Данная иллюстрация 
позволяет нам предположить, что в общем 
культурном процессе вполне легитимно суще-
ствует чужеродное пространство, являющееся 
стилизацией, насмешкой над укорененными 
в науке отношениями субъекта и посредника.

В настоящее время провести решительное 
разграничение между настоящим искусством 
и насмешкой над ним может наука. Инсти-
туциональная принадлежность художника 
к миру искусства, помимо наличия способ-
ностей и стремлений, должна подкрепляться 
академическими знаниями в своей сфере. Ху-
дожнику необходимо быть знакомым с луч-



28

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 6 (110) ноябрь – декабрь ⇒

шими образцами художественного процесса, 
владеть теорией, практикой и художественно-
культурологическими знаниями. Глубоко из-
учить направления, стили, образцы мирового 
культурного наследия, методы их создания. 
Природный дар, способности, талант и стрем-
ления должны опираться на всё вышеперечис-
ленное. Документальный пример, к которому 
мы обратились, а именно деятельность Тьерри 
Гетта, или Mr. Brainwash, уличного художника, 
является примером того, как функциониру-
ет постмодернистская ирония, превращаясь 
в prank, розыгрыш в крупных масштабах.

Работа Вальтера Беньямина о функциони-
ровании произведения искусства и его ауры 
(«Произведение искусства в эпоху его техни-
ческой воспроизводимости»), а также концеп-
ция Маршала Маклюэна («Понимание медиа: 
внешние расширения человека») о существова-
нии медиа, являющихся проводниками между 
всем и всем (в нашем случае – между произ-
ведением современного искусства и реципи-
ентом), являются серьезным теоретическим 
основанием, чтобы обратить особое внимание 
на термин «эстетически заряженная среда» 
ученого и художника Гордона Паска [10, c. 77].

Антропоцентризм, к которому тяготеют 
философские теории, начиная с парадигмы 
модерна, после картезианского поворота, 
и репрезентация (первичная и вторичная, 
существующая как в оригинале, так и в ре-
плике того или иного произведения искус-
ства, и далее в симулякре), являются важ-
ными векторами в современной культуре 
и искусстве. Человек, полагая себя един-
ственным хозяином здесь, пытаясь выйти 
за рамки метафизического и миметического 
производства культуры, все-таки не доби-
вается успеха в окончательном достижении 
истины. Ни прагматическая аналитическая 
философия, ни попытки отойти от мифоло-
гических, сакральных, игровых оснований 
при воплощении замысла в произведении 
искусства не являются релевантными в диа-
логе художник – реципиент. Отходя от клас-
сической диалектики противопоставления, 
эстетика применяет процессуальные способы 

существования, рассматривая произведения 
искусства в лоне хайдеггеровской онтологии, 
а именно – в протяженности во времени, в его 
Dasein. В этом случае принцип «эстетически 
заряженной среды» гармонирует с игровой 
сущностью современного искусства.

Гордон Паск говорит об эстетически заря-
женной среде, обращаясь, в первую очередь, 
к кибернетической пластике (кибернетиче-
ской скульптуре), но удачно сформулирован-
ный Паском принцип возможно рассматри-
вать для любого вида искусства (“any competent 
work of art is an aesthetically potent environment”, 
Gorgon Pask) как взаимодействие «в моменте» 
проводника и реципиента, поскольку реф-
лексия, реакция последнего – неизбежный 
результат взаимодействия. В особенности 
применение этого принципа актуально в том 
случае, когда мы обращаемся к интертексту-
альному произведению современного искус-
ства, форма и содержание которого находятся 
в дисгармонии, где текстовая подоплека будет 
превалировать над пластическим, визуальным 
воплощением, тем самым проявляя игровой 
элемент произведения. Элемент, в большин-
стве своем не считываемый зрителем.

С одной стороны, будучи сакрально 
укорененным (в воле автора, его творческом 
духовном поиске), метафизически оправдан-
ным («онтическое» Хайдеггера), современ-
ное искусство предстает перед нами одно-
моментным, открывающим свою сущность 
в «вот-бытии», технически (курсив авт.) за-
фиксированным, не имеющим пролонгиро-
ванного пространственного наличия (начиная 
от видео-арта, поп- и стрит- арта, заканчивая 
фиксацией на носитель актов акционизма 
и прочее). Или, с другой стороны, современ-
ное искусство масштабно превышает рамки 
традиционных классических произведений 
(мы не говорим сейчас об архитектурных 
произведениях искусства, например). Таким 
образом, мы можем говорить о произведении 
искусства не только как об объекте, но как 
об «эстетически заряженной среде».

Теперь дадим определение концепции 
творчества Урса Фишера, обратившись к соб-



29

⇒  Эстетика

ственной характеристике Фишера о «…сопо-
ставлении несопоставимого»: «Любая про-
блема сгодится, потому что она всегда стоит 
в центре твоего существования, разве нет? 
Такой стопор» [3, c.1]

Мы полагаем, что в формулировке Фи-
шера лежит игровой подход, в классических 
культурологических определениях Хейзинга 
(место, время, условие), а также важная акси-
ома концепции Хайдеггера, которая говорит 
о том, что онтическое проявление сущности, 
бытийность человека в моменте не схваты-
вается как предмет (курсив авт.) познания, 
только как одномоментное «раскрытие» 
бытия. Человек, живущий заботой, в аутен-
тичном, или неаутентичном Dasein (в нашем 
случае, аутентичном, что определено стрем-
лением художника познать и зафиксировать 
явления мира через творчество), пытается 
открыть свою субъективность посредством 
создания абстрактного произведения искус-
ства, стараясь выразить проблему экзистен-
ции путем бытийного конструирования. Это 
попытка физического воплощения замысла 
в логически читаемые формы, попытка ма-
териализовать эстетически-чувственное, 
эфемерное. Дать расшифровку смысловой 
нагрузки произведений искусства, в основе 
создания которых лежит призрачная, дореф-
лексивная цель сконструировать, воплотить 
в реальный объект собственную интенцию 
(не предметную, но понятийную, проще го-
воря, чувство) является утопической с точки 
зрения привычных логико-семантических свя-
зей. Глубина восприятия данных произведе-
ний, лишенных классических, символических 
привязок для отечественного реципиента, бу-
дет связана, в первую очередь, с культурно-
антропологическими особенностями (о чем 
мы говорили выше).

Попытка западного художника, в нашем 
случае Фишера, постичь, «поймать» сущность 
человеческого бытия «до» его воплощения 
в материальном «высказывании», оправдан-
ная культурологическими основами западного 
общества, слабо отзывается в нашем сооте-
чественнике и диссонирует с формами стро-

гой, метафизической логики, воспитанной 
на тяготении к красоте форм канона Шиллера-
Достоевского.

Это не хорошо или плохо, это культурная, 
ментальная данность. Но и «стопор», «про-
блема», с точки зрения самого Урса Фишера. 
Экспериментальная попытка проявления 
не проговариваемых, но неизменно присут-
ствующих сакральных, онтических оснований, 
материальное фиксирование его стремлений, 
игра одних с другими на глазах у зрителя.

Для дальнейшей иллюстрации наших рас-
суждений обратим более пристальное внима-
ние на работы Фишера (включая скульптуру 
«Большая глина № 4») с точки зрения про-
ектности, временности и процессуальности 
(наиболее яркий пример, демонстрирующий 
эту мысль, проект Урса Фишера «What if the 
phone rings», 2004) [9, c.44].

Работы Урса Фишера интересны, в первую 
очередь, своей незавершенностью. Об этом 
есть детальное исследование Д. В. Галки-
на, профессора, доктора философских наук 
Томского государственного университета. 
В частности, он говорит: «Такое искусство 
процессуально (Урс Фишер, авт.) и генери-
рует emergent behavior в реальном времени, 
вовлекая зрителя <…> в концептуально ху-
дожественные проекты в области art&science, 
создают междисциплинарный контекст науки 
и искусства. Прочтение таких работ требует 
интертекстуального движения к научному 
содержанию и рефлексии по поводу научно-
го знания в современной культуре, выхода 
за рамки чистой поэтики» [2, c. 553].

Произведение искусства, лишенное окон-
чательной, завершенной формы, представляет 
собой прообраз вероятного шедевра, который 
каждый зритель волен сам себе нарисовать 
в воображении, если готов дорисовывать 
деконструированный объект. Автор, таким 
образом, вовлекает зрителя в сотворчество, 
что само по себе замечательно, при том, что 
большинство зрителей, к сожалению, склонно 
к потреблению (читай, просто к получению 
удовольствия), а не к напряженной рабо-
те мысли, которую и пробуждает истинное 



30

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 6 (110) ноябрь – декабрь ⇒

произведение искусства. Зритель зачастую 
не готов вступить в игровое поле творче-
ства, мифологический пространственно-
временной континуум художественного про-
изведения, он жаждет зрелища, наслаждений 
одномоментно и не склонен к напряжению, 
философскому осмыслению произведений 
современного искусства. Гораздо проще, 
отталкиваясь от увиденной формы, сделать 
ироничный вывод на уровне первого визу-
ального среза и осудить непонятное. В этой 
связи невозможно не вспомнить Ортега-и-
Гассета с утверждением о восприятии совре-
менного искусства (на тот момент – модерна, 
авт.) только элитами, где элита определяется 
не финансово-экономическими факторами, 
а является прослойкой общества, открытой 
к новому; и неприятия его массами, с другой 
стороны. Время подтвердило устойчивость 
данной тенденции при переходе к искусству 
постмодернизма.

Существование произведения искусства 
в коротком интервале времени дает нам воз-
можность лишний раз подчеркнуть его про-
цессуальное функционирование, а также – 
закрывает гештальт одного из болезненных 
вопросов о фетишизации, капитализации 
произведений искусства (они не подлежат 
капитализации, поскольку временны). Мно-
гочисленные претензии к произведениям со-
временного искусства лежат в плоскости их 
сомнительной ценности, чему способствует 
ложная институализация, которая дает пра-
во произведению быть признанным, и кото-
рая зачастую зиждется на нечистоплотности 
агентов и галерейщиков. Работы Урса Фишера 
являются конечными во времени (тому служат 
материалы, из которых составлены компо-
зиции: воск, фрукты, временно установлен-
ные работы, как в нашем случае – скульптура 
«Большая глина № 4» и т. д.), что лишает их 
пролонгированной предметности, и «эстети-
чески заряженное пространство» оканчивает-
ся вместе с исчезновением самого произведе-
ния искусства. То же самое мы можем сказать 
и об акционизме, перформансе, например. 
Материальное фиксирование данных произ-

ведений – это фото- и/или киносъемки, кото-
рые лишают сами произведения предметной 
принадлежности: они существуют лишь в ре-
презентации презентуемого. Тем самым сам 
предмет лишается ауры и какой-либо ощути-
мой стоимости и заинтересованности в нем 
коллекционеров и ценителей. Примером, де-
монстрирующим это утверждение, является 
документальный фильм «Марина Абрамович: 
в присутствии художника» (2012, режиссер 
Меттью Эйкерс). Фильм фиксирует гранди-
озный проект Марины Абрамович, в рамках 
которого Марина оставалась неподвижной 
на протяжении нескольких недель (в течение 
дня) для обмена взглядами с посетителями 
перформанса. Проект имел огромный успех, 
но остался в памяти лишь на пленке. Подво-
дя итог, мы можем сказать, что произведе-
ния Урса Фишера, в частности, скульптура 
«Большая глина № 4», временно установлен-
ная в одном из новейших арт-пространств 
столицы России, нами характеризуется как 
чисто эстетический поиск сакральных смыс-
лов в моменте, эстетическая игра, способ вы-
разить интенцию художника неклассическим 
методом.

В ходе нашего анализа мы не опираемся 
на критику, верную спутницу эстетическо-
го самоопределения, его инструментальный 
функционал. Сам Урс Фишер говорит, что 
«нет больше кодов для считывания искусства, 
отсюда и непонимание». С одной стороны, 
данное высказывание подтверждает посту-
лат «конца искусства», выдвинутый анали-
тическим философом Артуром Данто [8, c. 
242], а с другой стороны, противоречит его же 
утверждению, что каждый художник являет-
ся сам себе философом. «Коды», о которых 
говорит Урс Фишер, в академических науках 
(эстетике, искусствоведении, например) су-
ществовали всегда, несмотря на чувственный 
аппарат, играющий главенствующую роль при 
рассмотрении произведений искусства.

В заключении предлагаем авторское су-
ждение, а именно: даже самое спорное про-
изведение современного искусства, которое 
наука (курсив авт.) может соотнести с эсте-



31

⇒  Эстетика

тическими, искусствоведческими, культуро-
логическими академическими положениями, 
будет являться искусством. В первую очередь 
это связано с тем, что если в основу даже 
самого непривычного для зрительской ауди-
тории эстетического контента можно подве-
сти научные обоснования, будь то крепкие 
метафизически-трансцендентальные опоры, 
антропологически-языковые или культу-
рологические, то данное произведение, так 

или иначе, вернет нас в лоно сакральных 
принадлежностей и мотиваций. Образцы 
современного искусства, не находящиеся 
в привычном логико-семантическом поле, 
не связанные с привычными категориями 
прекрасного, возвышенного или даже безо-
бразного, тем не менее, находящиеся в пред-
метных рамках вышеперечисленных наук, 
могут быть оценены с позиции эстетической 
категории – игры.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Бычков В.В. Эстетика: Учебник.  Москва: Гардарики, 2004. 556 с.

2.	 Галкин Д.В. Концептуальный черновик как творческий метод: к проблеме незавершенности 
произведения современного искусства. Мировое искусство XX–XXI веков. Модернизм и 
современность. Санкт-Петербургский государственный университет: Сб. материалов конференции 
«Актуальные проблемы теории и истории искусства», 2020. 553 с.

3.	 Интервью Невиллу Уэйкфилду [Электронный ресурс].  //Журнал АРТГИД, 10.06.2016  URL: https://
artguide.com/posts/1051 

4.	 Кастру Эдуарду Вивейруш де. Каннибальские метафизики. Рубежи постструктурной антропологии. 
Москва: Ад Маргинем Пресс, 2017. 199 с. 

5.	 Маньковская Н.Б. Эстетика постмодернизма. Санкт-Петербург: Алетейя, 2000. 62 с.

6.	 Никитина И.П. Понятие «прекрасное» в современной трактовке эстетических категорий // Вестник 
ВГИК, 2019. Том 11, № 3 (41). С. 107–113.

7.	 Шиллер Ф. Статьи по эстетике. Серия «Классики эстетической мысли». Москва: Изд. Academia, 
1935. 243 с.

8.	 Arthur C. Danto. After the End of Art:  Contemporary Art and the Pale of History – Updated Edition.  
Princeton University press, 2014. 242 с.

9.	 Chilvers I., Glaves-Smith J. eds. Dictionary of Modern and Contemporary Art. 

10.	 Oxford: Oxford University Press, 2009. 44 с.

11.	 Pask G. A Comment. A Case History and a Plan. Cybernetics. Art and Ideas.  London: Sturio Vista, 1971. 
77 с.

R e f e r e n c e s
1.	 Bychkov V.V. Estetika [Aesthetics: Textbook].  Moscow: Gardariki, 2004. 556 р. (In Russ.)

2.	 Galkin D.V. Conceptual draft as a creative method: to the problem of incomplete work of contemporary art. 
World art of the XX-XXI centuries. Modernism and modernity. St. Petersburg State University: Sat. materi-
als of the conference “Actual problems of the theory and history of art”, 2020. 553 p.  (In Russ.)

3.	 Interview with Neville Wakefield [Electronic resource]. // ARTGUIDE magazine, 06/10/2016 URL: https://
artguide.com/posts/1051  (In Russ.)

4.	 Castru Eduardo Viveiros de. Cannibal metaphysics. Frontiers of post-structural anthropology. Moscow: Ad 
Marginem Press, 2017. 199 p.  (In Russ.) 

5.	 Mankovskaya N.B. aesthetics of postmodernism. St. Petersburg: Aleteyya, 2000. 62 p.  (In Russ.).



32

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 6 (110) ноябрь – декабрь ⇒

ТРОФИМОВ РОМАН ВИКТОРОВИЧ – доцент кафедры хореографического творчества Белгородского 
государственного института искусств и культуры

TROFIMOV ROMAN VIKTOROVICH – Associate Professor at the Department of Choreographic Creativity, 
Belgorod State Institute of Arts and Culture

© Трофимов Р.В., 2022

6.	 Nikitina I. P. The concept of “beautiful” in the modern interpretation of aesthetic categories // Vestnik 
VGIK, 2019. Volume 11, No. 3 (41). pp. 107–113. (In Russ.)

7.	 Schiller F. Articles on aesthetics. Series “Classics of aesthetic thought”. Moscow: Ed. Academia, 1935. 243 
p.  (In Russ.). 

8.	 Arthur C. Danto. After the End of Art: Contemporary Art and the Pale of History – Updated Edition. 
Princeton University press, 2014. 242 p.

9.	 Chilvers I., Glaves-Smith J. eds. Dictionary of Modern and Contemporary Art. – Oxford: Oxford University 
Press, 2009. 44 p.

10.	 Pask G. A Comment, A Case History and a Plan / Cybernetics. Art and Ideas. – London: Sturio Vista, 1971. 
77 p.

*

Поступила в редакцию 19.10.2022


