
63

⇒  Теория  и  история культуры

РОССИЙСКАЯ КУЛЬТУРА МОДЕРНА  
КАК «ПЕРЕКРЕСТОК» ЗАПАДНЫХ  

И НЕЗАПАДНЫХ УТОПИЧЕСКИХ ТРАДИЦИЙ

УДК 1(091):130.2 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-63-74

А . И .  П и г а л е в
Волгоградский государственный университет, Волгоград, Российская Федерация 
e-mail: pigalev@volsu.ru  

Аннотация: Статья посвящена анализу соприкосновения и взаимодействия утопий модерна с бо-
лее ранними утопиями, присущими российской культуре до распространения западных утопиче-
ских проектов. В общем случае идеология модерна, выйдя за пределы места своего появления, ока-
зывала влияние не только на свои отставшие внутренние области, но и на общества, с которыми 
соседствовала, которые точно так же считались отсталыми и должны были ждать своей очереди 
на модернизацию. Подчеркивается, что западные утопические нарративы в качестве сопутствую-
щего элемента модернизации по образцу уже состоявшегося модерна, столкнувшись с незападной 
утопической традицией, не могли не вызвать реакцию против внешних влияний. Исходя из этого, 
в первую очередь рассматриваются репрезентации власти при чередовании больших и малых уто-
пических нарративов. Последующее исследование исходит из того, что модернизация в общем виде 
порождает синкретические утопические образы, которые, однако, часто опираются на архаические 
чаяния и противостоящие модерну представления. Этот синкретизм, сочетая модерн с традицией 
на «перекрестках» обществ модерна и премодерна, иногда приобретал привкус дистопии, но чаще 
он сводился к примирению некоторых противоположностей. Именно инклюзивный синкретиче-
ский утопизм стал средством как отрицания, так и выборочного принятия новых форм культуры. 
В России такой синкретический утопизм реализовался на короткий срок в промежуточной обла-
сти между крестьянской и модернизированной культурой и стремился сохранить основные черты 
изначальной культурной идентичности.

Ключевые слова: утопия, традиция, модерн, российская культура, тождество, различие, диалекти-
ка, софиология, синкретизм.

Для цитирования: Пигалев А.И. Российская культура модерна как «перекресток» западных и неза-
падных утопических традиций // Вестник Московского государственного университета культуры 
и искусств. 2022. №5 (109). С. 63-74. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-63-74

RUSSIAN CULTURE OF MODERN AS A «CROSSROADS»  
OF WESTERN AND NON-WESTERN UTOPIAN TRADITIONS

ПИГАЛЕВ АЛЕКСАНДР ИВАНОВИЧ – доктор философских наук, профессор, ведущий научный сотрудник 
кафедры философии и теории права Института права Волгоградского государственного университета

PIGALEV ALEXANDER IVANOVICH – DSc in Philosophy, Professor, Leading Researcher at the Department 
of Philosophy and Legal Theory of the Institute of Law, Volgograd State University

© Пигалев А.И., 2022



64

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

Даже в своих зрелых формах утопическое 
сознание обусловливается многими социо-
культурными факторами и взаимодействует 
как со своей, породившей его культурой, так 
и с культурами, которые существенно отли-
чаются от нее, включая присущие именно им 
утопические традиции, тенденции и проекты. 
При этом по своему изначальному смыслу тер-
мин «утопия» всегда указывает на некоторую 
область пространства и времени, появление 
которой лишь иногда неизбежно. Чаще всего, 
оно становится возможным при наличии осо-
бых предпосылок, выполнении определенных 
условий и целенаправленного приложения уси-
лий. При этом область пространства и време-
ни, предсказываемая утопией, характеризуется 
не столько содержанием, которое в ней нахо-
дится, сколько структурой этого содержания.

Поскольку утопия предлагает опреде-
ленную модель совершенного человеческого 
общества, с ней связывается тип созданного 

людьми общественного единства, которое 
в соответствии с теми или иными критери-
ями, обусловленными культурой, признает-
ся совершенным. При этом следует, однако, 
учитывать, что совершенство может быть 
связанным либо с прошлым («золотой век»), 
которое уже не существует, либо с будущим, 
которое еще не наступило. В обоих случаях 
достижение идеального, совершенного состо-
яния общества предполагает, что оно будет 
достигнуто либо само собой в соответствии 
с некоторым провиденциальным планом, либо 
только после приложения целенаправленных 
усилий людей.

Связь утопии с другими утопиями мо-
жет описываться и осмысляться по-разному, 
но в современной философии существует уже 
достаточно разработанный теоретический 
аппарат и соответствующая терминология, 
выражающая эту связь в понятиях. Речь идет 
о понятии «нарратив» – «повествование», 

A l e x a n d e r  I .  P i g a l e v
Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation 
e-mail: pigalev@volsu.ru  

Abstract: The paper is devoted to the analysis of the encounter and interaction of utopias of modernity with 
the earlier utopian tradition that was inherent in Russian culture before the dissemination of western uto-
pian projects. In the general case the ideology of modernity, having exceeded the bounds of its natal place, 
influenced not only on its own backward inner spheres, but also on neighboring societies which were in ex-
actly the same way considered to be backward and had to queue up for modernization. It is emphasized that 
the western utopian narratives as an accompanying element of the modernization guided by examples of al-
ready established modernity, having encountered with non-Western utopian tradition, could not but trig-
ger a reaction against the extraneous influences. Hence, the representation of power during the alternation 
of grand and little utopian narratives is analyzed beforehand. The following scrutiny proceeds from the as-
sumption that the modernization in the general case gives rise to the syncretic utopian imagination which, 
however, often relies on the archaic hopes and anti-modernist apprehensions. That syncretism, having com-
bined modernity with tradition at a “crossroads” of modern and premodern societies, sometimes had dys-
topian flavor, but more often it boiled down to the reconciliation of certain opposites. Just the inclusive syn-
cretic utopianism became a means of both rejection and selective acceptance of the new forms of culture. In 
Russia such syncretic utopianism came true for a short while as an existing in a borderland between peas-
ant and modernized cultures and sought to retain the incipient cultural identity. 

Keywords: utopia, tradition, modernity, Russian culture, identity, difference, dialectics, sophiology, syncretism.

For citation: Pigalev A.I. Russian culture of modern as a “crossroads” of western and non-western utopian 
traditions. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 5 (109), 
pp. 63-74. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-63-74



65

⇒  Теория  и  история культуры

«рассказ» (от лат. narrare – «рассказывать», 
«повествовать», «сообщать»). Оно обозначает 
повествовательные структуры («рассказы»), 
которые характеризуют динамику смыслов 
и их системные связи в различные историче-
ские периоды [6]. Общезначимые нарративы 
позволяют человеку понять окружающий мир 
и, придавая опыту одинаково понимаемый 
всеми смысл, делают возможной осмысленную 
деятельность и коммуникацию.

В общем случае важную роль играет 
разделение нарративов на большие и малые, 
причем общезначимыми или универсаль-
ными и, следовательно, главными являются 
именно первые. Иначе говоря, большие нар-
ративы управляют способами репрезентации 
действительности, которые доступны соци-
альным структурам, производящим и под-
держивающим малые нарративы. Не менее 
существенна и связь нарративов с теми про-
цессами, которые объединяет людей и про-
являются в особенностях социальной связи. 
Соответственно, можно констатировать, что 
в силу своих всемирно-исторических, глобаль-
ных притязаний утопия – это потенциально 
большой, но до своего осуществления малый 
и альтернативный по отношению к существу-
ющему общественному устройству нарратив.

Такой нарратив должен быть отнесен 
к утопии, потому что, с точки зрения его ав-
торов и сторонников, он еще не был легити-
мирован и не вступил в силу. С точки зрения 
противников утопии, она должна считаться 
лишь ложным, нелегитимным знанием (в фор-
ме малого нарратива), которое никогда не мо-
жет быть легитимировано. Первоначально 
утопия не может не быть малым нарративом, 
но лишь до того момента, в который утопии 
удастся осуществиться. Опираясь на истори-
ческий опыт, нельзя не заметить, что реализо-
ваться могут даже те утопии, которые кажутся 
совершенно нереалистическими сценариями 
будущего.

Как констатировал Н. А. Бердяев, «уто-
пии гораздо более осуществимы, чем это ка-
жется. Самые крайние утопии оказывались 
актуальнее и в известном смысле реалистич-

нее, чем умеренно-разумные планы органи-
зации человеческих обществ. Средние века 
в христиански трансформированном виде 
осуществляли утопию Платона. Нет ничего 
утопичнее теократии, но теократические об-
щества и теократические цивилизации были 
осуществлены и на Западе, и на Востоке. Все 
большие революции доказывают, что именно 
радикальные утопии реализуются, более же 
умеренные идеологии, которые казались более 
реалистическими и практическими, низвер-
гаются и не играют никакой роли» [1, с. 124].

Осуществившись, утопия перестает быть 
и альтернативным, и малым, и подчиненным 
нарративом, занимая господствующее поло-
жение в качестве уже большого нарратива 
и становясь новым источником общезначи-
мых смыслов соответствующей культуры. 
В то же время, знание условий реализации 
утопии и возможность для носителей господ-
ствующего большого нарратива влиять на них 
контролируемым образом позволяет избе-
жать ее наступления. Это противодействие 
оказывается особенно эффективным тогда, 
когда будущее для большей части общества 
начинает выглядеть уже не как утопия в ее 
изначальном смысле чаемого будущего, а как 
пугающая и нежелательная дистопия [9].

Открывающаяся неизбежность (или 
хотя бы возможность) связанных с такими 
прогнозами или проектами общественно-
исторических катастроф означает еще одно 
изменение смысла утопии. Стимулом изме-
нения изначального смысла утопии на про-
тивоположный является очевидный провал 
утопических ожиданий, демонстрирующий 
их неосуществимость, синонимом которой 
и становится понятие «утопичность» со все-
ми его отрицательными коннотациями. Уто-
пия после краха связанных с нею ожиданий 
становится знанием не желаемым, но сомни-
тельным и, в конечном счете, порицаемым 
и отрицаемым. При этом понятия «утопия» 
и «утопичность» становятся обозначениями 
ущербности и неосуществимости соответ-
ствующих нарративов в качестве сценариев 
будущего.



66

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

Такое изменение смысла утопии суще-
ственно понижает ее статус в общей иерархи-
ческой системе знания: утопический дискурс, 
обусловленный этим изменением, неотврати-
мо превращается из большого нарратива в ма-
лый нарратив, который, к тому же, считается 
выражением ложного знания и даже незнания. 
После изменения смысла понятия утопии она 
относится к низшим уровням иерархии зна-
ний, либо вообще выводится за ее пределы. 
В итоге цикл изменения статуса утопических 
проектов характеризуется переходом от созда-
ния утопии в качестве малого нарратива к ее 
превращению в большой нарратив и, в случае 
краха, ее возвращением к статусу малого нар-
ратива, который, однако, отягощен дополни-
тельными отрицательными коннотациями.

Идентичность утопии в качестве знания, 
утратившего свой высший статус, явным 
образом ставшего «утопическим» («нереа-
листическим», «неосуществимым») и вслед-
ствие этого – подчиненным, определяется 
не ее устойчивой сущностью, а подвижным 
различием, отделяющим ее от остального 
знания. В этом состоянии утопия чаще всего 
не имеет собственного голоса и не может ре-
презентировать себя, используя для этого свой 
собственный язык. В качестве подчиненного 
знания она репрезентируется исключительно 
через посредство господствующего знания, 
представая именно в виде соседствующего 
с этим знанием образа подчиненного и без-
молвного Другого.

Соответственно, важной задачей иссле-
дования такой утопии становится анализ 
динамики взаимоотношений с ней господ-
ствующего знания, истина и высший статус 
которого до определенного момента не вызы-
вает сомнений. Особый интерес эта динамика 
имеет тогда, когда знание, противопоставляе-
мое утопии, само – вопреки всем надеждами 
и ожиданиями – начинает обнаруживать уто-
пические черты. Именно такие превращения 
происходят при взаимодействии культуры 
модерна и культур, идентичность которых 
основывается на традиции, остававшейся не-
изменной в течение очень долгого времени, 

но затем начинает меняться под воздействием 
процессов модернизации.

В проблеме взаимодействия культур со-
прикосновение с модерном культур, преи-
мущественно традиционных, имеет особое 
значение. Особенностью модерна является 
то, что он рассматривает себя в качестве уни-
версального проекта, и его идеология изна-
чально понимается как большой нарратив. 
Поэтому, однажды возникнув, модерн не оста-
ется в своих прежних границах и начинает 
распространяться, активно взаимодействуя 
с другими культурами. В этом процессе он 
стремится разрушить традицию и с помощью 
модернизации реформировать все традици-
онные культуры по своему образцу, который 
не слывёт утопией именно вследствие припи-
сываемого ему универсализма и уже имевшей 
место реализации, которая считается удачной.

В этом процессе идеология модерна, сопри-
коснувшись с традицией, относит все традици-
онные формы устроения общества к утопиям, 
разоблаченным ею уже одним фактом свое-
го существования в качестве универсально-
го проекта. Между тем универсализм самого 
проекта модерна оказывается под вопросом 
после достижения им состояния «смерти 
Бога» на поздней стадии своего развития. Это 
состояние иначе описывается как нигилизм 
и характеризуется отрицанием абсолютной 
и поэтому единственной точки зрения на дей-
ствительность. Именно после достижения этого 
состояния в качестве начала саморазрушения 
универсализма модерна появляются первые 
признаки постмодерна. При этом модерн стал-
кивается с тенденцией интерпретации своей 
сущности в качестве теоретического обоснова-
ния столь же утопического или, точнее, дисто-
пического проекта, каким он сам считал все 
предшествовавшие ему проекты.

Это означает, что модерн перестает быть 
большим нарративом и внутри модернизиру-
емой культуры начинает превращаться лишь 
в один из многих малых нарративов, однако 
уже при отсутствии большого нарратива. 
В результате модернизируемая культура начи-
нает выглядеть как «перекресток» изначаль-



67

⇒  Теория  и  история культуры

ных, традиционных и привнесенных в про-
цессе модернизации, утопических традиций, 
ни одна из которых в исторической ретро-
спективе модернизируемой культуры не имела 
шансов стать господствующей. В этом отноше-
нии история модернизации русской культуры 
не является исключением.

Особого внимания заслуживает тот позд-
ний этап взаимодействия модерна с традици-
ей в российской культуре, который начался 
в 1917 г. после победы в стране социалистиче-
ской революции. Эта победа, подавив прочие 
возможности, привела к неизбежной, опо-
средованной, но выборочной модернизации, 
проходившей в процессе форсированной ин-
дустриализации. Такая модернизация имела 
результатом лишь частичную вестернизацию, 
которая, однако, не затрагивала фундамен-
тальные принципы недавно установившейся, 
особым образом интерпретированной марк-
систской идеологии, по своему происхожде-
нию, бесспорно, западной. Соответствующая 
модель будущего выступала в качестве про-
дукта науки и не была непосредственно связа-
на с домарксистскими проектами коммуниз-
ма, которые уже самими основоположниками 
марксизма однозначно относились к утопии.

Не менее существенно и то, что в таком 
анализе не затрагивались разнообразные 
и многочисленные утопии, которые уже су-
ществовали в общественном сознании и на-
родном бессознательном тогдашней России. 
Если говорить о главных сценариях будущего, 
то следует указать на народные, крестьянские, 
по своей сущности принципиально незапад-
ные утопии, определяющие отечественную 
утопическую традицию. Эти опирающиеся 
на свою культуру утопические ожидания за-
явили о себе в разных формах, но наиболее 
выразительно были выражены в творчестве 
так называемых новокрестьянских поэтов 
(Н. А. Клюева, С. А. Есенина, С. А. Клычкова 
и других, в настоящее время менее извест-
ных). Таким образом, незападная утопическая 
традиция была представлена не столько тео-
ретически, философски, сколько поэтически, 
художественно.

В то же время было бы ошибкой думать, 
что крестьянское утопическое сознание в Рос-
сии было чисто языческим или сектантским. 
Оно было, скорее, синкретическим, совмеща-
ющим различные элементы, включая в себя 
и христианские представления. Известные 
из истории отечественной культуры соци-
альные утопии, как пишет С. Д. Домников, 
«<…> отражают тип своего рода “народно-
христианского” мировоззрения, в котором 
языческие и христианские мотивы неразрыв-
но переплетены в едином мировоззренческом 
комплексе. Причем каждому из религиозных 
направлений отведена определенная ниша: кре-
стьянская жизнь как естественно-природный 
процесс осмысливается преимущественно в ка-
тегориях языческого сознания, социальные же 
характеристики развития крестьянского об-
щества оказываются сферой постепенного 
“освоения” христианством» [3, с. 431].

В то же время принадлежность этих 
представлений к утопической традиции, 
а не к истории религиозного сознания или 
истории идеологии, обусловливается теми 
ожиданиями или чаяниями, которые с ними 
неразрывно связаны и делают их сценариями, 
которые, как предполагается, должны осуще-
ствиться в истории. При этом процессы мо-
дернизации имели свои особенности в зави-
симости от того, происходит ли модернизация 
в государствах с небольшими или обширными 
территориями. Во втором случае, соответ-
ствующем России, из-за наличия огромных 
пространств имеются возможности для эк-
стенсивного развития, которое достаточно 
эффективно защищает традицию от разру-
шительных внешних воздействий и приводит 
к обособлению общественных групп. В ре-
зультате появляются многочисленные куль-
турные разрывы, которые с ходом модерни-
зации не только не сужаются, но, напротив, 
обнаруживают тенденцию к прогрессирую-
щему увеличению [3, с. 447–450].

Иными словами, речь идет о появлении 
предпосылок выражения главных смыслов 
народного бессознательного посредством 
нескольких малых утопических нарративов. 



68

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

Однако это не представляло опасности в ус-
ловиях утверждавшегося большого марксист-
ского нарратива. Крестьянская утопическая 
традиция стала опасной отнюдь не тогда, ког-
да ее сущность была впервые артикулирова-
на в качестве различных малых нарративов. 
Парадокс заключается в том, что в попытках 
легализации своего понимания культурной 
идентичности эти нарративы вынуждены 
были признать отсутствие у малых наррати-
вов собственного голоса. Необходимо было 
использовать если не язык ставшего господ-
ствующим большого нарратива (в рассматри-
ваемом случае – марксизма), то язык, через 
посредство которого язык марксизма более 
или менее явным образом подразумевался бы.

В то же время, несмотря на все свои раз-
личия, многообразные формы крестьянского 
утопического сознания опирались на общую 
для всех них традицию. В сущности, незапад-
ная утопическая традиция в России представ-
ляла собой понимание желаемой совершенной 
культурной идентичности как некое будущее 
состояние, которое еще должно состояться 
(Китеж-град, Беловодье), но которое при этом 
сохраняло бы некое смысловое ядро традиции 
неизменным. В этой связи примечательно, 
что один из наиболее ярких выразителей кре-
стьянского утопического сознания Н. А. Клю-
ев посвятил В. И. Ленину не одно или несколь-
ко отдельных стихотворений, а целый цикл. 
Клюев обнаруживает у Ленина, в частности, 
«керженский дух» и «игуменский окрик в де-
кретах» [5, с. 377]. Поэт сближает Ленина 
со старообрядчеством и находит основания 
для признания сходства крестьянского со-
знания с идеологией совершившейся социа-
листической революции.

Клюев славит «Красного Бога» [5, с. 379] 
и веру в него называет «львиной красной ве-
рой» [5, с. 379], призывает в нее креститься 
и, осознавая свою посредническую функ-
цию, называет себя «послом от медведя 
к пурпурно-горящему Льву» [5, с. 408]. На-
конец, он говорит об ощущении «<…> ре-
волюции как величайшей красоты, мировой 
мистерии, как возношения чаши с солнечной 

кровью во здравие кровной связи и гармонии 
со всеми мирами» [4, с. 146]. Между тем сим-
патии крестьянского утопического сознания 
к марксизму, довольно быстро становивше-
муся в России большим нарративом, могли 
основываться только на кажущемся совпаде-
нии главных интуиций (на самом деле, оши-
бочных или, скорее, обманчивых), которые 
касались будущего состояния человечества. 
Скорее всего, оснований для этих симпатий 
было больше, но сценарий достижения буду-
щего совершенного состояния («гармонии») 
играет главную роль.

Марксистский коммунизм – как бесклас-
совое общество с общенародной собствен-
ностью на средства производства и полным 
социальным равенством – казался наиболее 
привлекательным для крестьянского утопиче-
ского сознания и, вероятно, выглядел истин-
ным и желанным царством свободы. Однако 
сближение крестьянского утопизма с марксиз-
мом не было исключительно субъективным 
заблуждением и пониманием желаемого как 
действительного. Это сближение могло оди-
наково восприниматься (и действительно вос-
принималось) как объективный факт с разных 
идеологических позиций. Об этом свидетель-
ствует, в частности, замечание такого тонкого 
и чуткого по отношению к нюансам наблю-
дателя, каким был немецкий писатель Томас 
Манн, хорошо знавший русскую культуру 
и проявлявший к ней неподдельный интерес.

При этом Томас Манн, описывая запад-
ную точку зрения на суть социалистической 
революции в России, выразил, как представ-
ляется, не только свое личное мнение. В 1922 г. 
он обратил внимание на то, что «западно-
марксистский чекан, озаривший ясным све-
том великий переворот в стране Толстого 
(подобно всякому свету, озаряющему покров 
вещей), не мешает нам усмотреть в больше-
вистском перевороте конец Петровской эпо-
хи – западно-либеральствующей европейской 
эпохи в истории России, которая с этой рево-
люцией снова поворачивается лицом к Вос-
току. Отнюдь не европейски-прогрессистская 
идея уничтожила царя Николая. В нем уничто-



69

⇒  Теория  и  история культуры

жили Петра Великого, и его падение расчисти-
ло перед русским народом путь не на Запад, 
а возвратный путь в Азию» [7, с. 598].

На уровне теории предпосылкой возмож-
ности сближения марксистской концепции 
коммунизма с крестьянским утопическим 
сознанием (и даже утопическим бессозна-
тельным) было и марксистское понимание 
связи нового со старым в процессе развития. 
Эта связь, как известно, описывается законом 
отрицания отрицания и предполагает повто-
рение на высшей стадии развития свойств 
и черт низшей. При этом в марксистской ди-
алектике считается, что старое повторяется 
лишь в новом и, таким образом, измененном 
виде. Однако при поверхностном понимании 
может возникнуть впечатление возможности 
возвращения именно к исходному состоянию. 
Это означает, что, допуская существование 
в прошлом некоторого «первобытного ком-
мунизма», можно понимать его как прототип 
совершенного общественного устройства, ко-
торое должно быть восстановлено волевым 
усилием или возвратиться в неизменном виде 
в соответствии с законами истории.

Главное в так понимаемом утопическом 
совершенстве, предполагающем возвраще-
ние к архаике – гармоничное и, прежде всего, 
ненасильственное единение человеческого 
общества в качестве особенности социаль-
ной связи. На языке теории это предполагает 
указание на особую структуру межчеловече-
ских отношений, обеспечивающую культур-
ное единство и, таким образом, культурную 
идентичность. В свою очередь, культурная 
идентичность невозможна без определен-
ного решения общего вопроса об отноше-
нии к Другому – другому субъекту, другой 
культуре, чуждости вообще. В современной 
критике культуры модерна это предполагает 
однозначное понимание сущности различия 
и противоречия и, соответственно, способа 
соединения противоположностей в качестве 
бинарных оппозиций [10, с. 45–65].

Рассудочность бинаризма, его строгое 
следование логическим законам тождества 
и исключенного третьего означает безуслов-

ное отрицание даже частичной автономии 
Другого как противоположной стороны. Это 
указывает на неспособность увидеть идентич-
ность Другого, либо, в лучшем случае, на тен-
денцию превращения Другого в копию Тож-
дественного (как это описано в диалектике 
господина и раба у Гегеля). Именно осознание 
или, точнее, предчувствие неизбежности этого 
состояния в качестве результата историческо-
го развития вызвало в России, как крестьян-
ской стране, ожидаемую и устойчивую реак-
цию. Поэтому состояние «перекрестка» утопи-
ческих традиций в России сначала ожидаемо 
выразилось в противостоянии крестьянского 
утопического сознания процессам модерни-
зации и вестернизации.

Неприемлемыми в этих процессах счита-
лись социальный атомизм, индивидуализм, 
субъективизм, номинализм и материализм. 
Главное, что отторгалось с самого начала, при-
чем, скорее всего, бессознательно – именно 
опора на бинарные оппозиции в понимании 
Другого и, следовательно, культурной иден-
тичности. Однако марксистский коммунизм 
был вполне способен создать впечатление, что 
будущее общественное устройство должно 
основываться на непротиворечивых, инклю-
зивных способах ненасильственного объе-
динения людей, которые выходят за рамки 
западной социально-политической и эконо-
мической традиции. В этом главная причина 
того, что после социалистической революции 
крестьянское утопическое сознание начинает 
парадоксальным образом сближаться с марк-
систской идеологией и тем самым – с западной 
социально-политической и экономической 
традицией в целом.

Это сближение не менее парадоксально 
проявилось в ярко выраженной активизации 
незападных утопических нарративов, кото-
рые исходили не из бинаризма, а из тради-
ционного, мифологического, инклюзивного 
способа понимания различия и соединения 
противоположностей. Эта активизация 
и могла восприниматься как поворот «лицом 
к Востоку», с которым традиционно связы-
ваются инклюзивные формы единства (см. 



70

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

о дискуссионных проблемах современных 
подходов к этой проблеме, в частности, в [11], 
[14], [15], [17], [18]). Сохраняя и подчеркивая 
эту тенденцию, крестьянское утопическое 
сознание не только не отвергло марксистскую 
идеологию, но и в течение некоторого време-
ни демонстрировало стремление к слиянию 
с ней и тем самым – с западной традицией 
в целом.

Особенность такого образа будущего 
при понимании единства противоположно-
стей в качестве небинарного (и тем самым 
инклюзивного) заключается в том, что Дру-
гому позволяется быть рядом с Тождествен-
ным в качестве автономного, сосуществовать 
с ним. Это радикально отличается от того, что 
рассудочно-логический подход западных уто-
пических традиций резко отделяет с помощью 
бинарных оппозиций. В результате соответ-
ствующее воображаемое общество будущего, 
не исключающее Другого, но позволяющее 
ему сосуществовать рядом в качестве авто-
номного, могло выглядеть ненасильственным 
и тем самым совершенным – в соответствии 
с критериями крестьянского утопического 
сознания. Обманувшись поверхностным сход-
ством с марксистским идеалом, крестьянский 
утопизм властно заявил о себе, попытавшись 
поставить себя рядом.

Ситуация кажется более понятной, если 
рассмотреть ее с другой стороны и принять 
во внимание близость смягчающего рез-
кие противоречия, инклюзивного единства 
крестьянских утопий со значительно более 
проработанными концепциями тогдашней 
отечественной философии, находившейся 
на раннем этапе своего развития. Ее смысло-
вое ядро было явно ориентировано на кон-
цепцию соборности, «цветущей сложности», 
всеединства, что, в сущности, характеризует 
именно особое отношение к Другому. Это 
отношение переосмыслялось и обобщалось 
в софиологии как проекте инклюзивного 
единства. Софиология в отечественной фи-
лософской традиции наиболее последователь-
но противостояла попыткам опереться на то, 
что В. С. Соловьев называл «отвлеченными 

началами», принципиально важными для 
бинаризма философской традиции модерна.

Как писал С. Н. Булгаков, уделявший, на-
ряду с П. А. Флоренским, особое внимание 
разработке концепций Софии и софийного 
единства, «“чистый разум” преходящ, а его 
природа условна и относительна, – она связа-
на с ограниченностью и условностью нашего 
восприятия мира вещей взаимно отталки-
вающихся, многого, которое не становится 
единым, а только объединяется и связывается. 
Разум и есть орудие такого объединения. Ло-
гическое единство разума соответствует внеш-
нему, механическому единству мира. “Разум” 
философии не только не составляет высшего 
достижения в области софийного постижения 
мира, он есть вообще преходящая ступень. 
Он относителен, а не абсолютен, ибо мышле-
ние не есть Логос, а только логика, логика же 
преодолевается на высших ступенях проник-
новения в софийность мира» [2, с. 204–205].

Более того, Булгаков утверждал, что 
«логическое мышление соответствует лишь 
теперешнему, греховному, раздробленному 
состоянию мира и человечества, оно есть бо-
лезнь или порождение несовершеннолетия. 
Достоевский в “Сне Смешного Человека”, 
произведении, поразительном по своему яс-
новидению, намекает на это металогическое 
мышление, свойственное безгрешному чело-
веку» [2, с. 205]. Поскольку приведенные вы-
сказывания представляют собой выражение 
определенной позиции в связи с проблемами 
тождества, различия, противоречия и целост-
ности, следует отметить, что у Булгакова, как, 
впрочем, и у В. С. Соловьева, Логос не проти-
вопоставляется Софии, не является полюсом 
бинарной оппозиции, а некоторым образом 
сочетается с нею.

Анализ в таком контексте позволяет сде-
лать некоторые общие выводы, касающиеся 
взаимодействия утопических проектов в ходе 
соприкосновения традиционных культур 
с культурами состоявшегося модерна. При 
этом следует обратить внимание на характер-
ную установку модернизируемой культуры, 
согласно которой бинаризм, предполагающий 



71

⇒  Теория  и  история культуры

напряженные отношения между полюсами 
бинарной оппозиции, не принимается безо-
говорочно. Бинаризм определенным образом 
переосмысляется, адаптируется и смягчается, 
в результате чего отдельные элементы тради-
ционной культуры сохраняются.

Тогда, очевидно, появляется потребность 
в теоретическом обосновании возможности 
небинарного и тем самым, предположительно, 
ненасильственного соединения противопо-
ложностей. В этой связи нельзя не заметить, 
что именно с появлением острой необходимо-
сти в адаптации культуры уже состоявшего-
ся модерна и ее компромиссного, возможно, 
даже синкретического сочетания с принци-
пами традиционной культуры начинается 
резкая критика формальной логики, прежде 
немыслимая. Она проходит в атмосфере рез-
ко усилившегося интереса к новым формам 
диалектики, основные принципы которой 
возникли, как известно, очень давно, прак-
тически одновременно с философией.

В новоевропейской философии средством 
преодоления бинаризма культуры модерна 
стала именно переосмысленная диалектика, 
и особенно выразительными эти процессы 
были в Германии. Ее модернизация началась 
уже после того, как в Англии и Франции ос-
новные цели преодоления традиционной 
культуры были достигнуты, и она происхо-
дила под влиянием этих уже модернизирован-
ных культур. Что касается отечественной фи-
лософской традиции, то можно утверждать, 
что, хотя русская философия также чаще всего 
противостояла бинаризму модерна, видящего 
повсюду резкие различия и противоречия, она 
также не отрицала эту культуру полностью. 
Однако в качестве альтернативы бинаризму 
отечественная философия, за редкими исклю-
чениями, обращается отнюдь не к диалектике 
в ее новоевропейских разновидностях.

Исходя из православного контекста, от-
ечественная философия стремилась создать 
учение о слабо дифференцированном, невы-
разимом в строгих понятиях, софийном един-
стве, в котором, как и в диалектике, противо-
положности должны были разрешаться и при-

миряться. По сути, этим она артикулировала 
и выражала, в частности, интуицию ненасиль-
ственной социальной связи – совершенного 
общественного устройства, что было харак-
терно для крестьянского утопического созна-
ния. Этот сценарий будущего противостоял 
социальному атомизму, неустранимой розни 
и жесткой конкуренции в качестве проявле-
ний бинаризма. В этом смысле софиология 
пытается решать ту же задачу преодоления 
господства бинарных оппозиций, которую 
в западной философии решали новые формы 
диалектики.

Бинаризм присутствовал и в западной 
утопической традиции, в которой именно 
модерн выступал в качестве последней ин-
станции, решавшей, является ли то или иное 
социально-политическое (или экономическое) 
учение утопическим. Главным препятствием, 
поставившим под вопрос сохранение этой 
традиции в неизменном виде, стали пер-
воначально осторожные, а затем все более 
настойчивые указания на возможность ис-
черпания самого проекта модерна. Они вы-
сказывались на фоне не подтверждавшихся 
и не подтвердившихся до сих пор прогнозов 
«конца истории». Заявление об исчерпании 
проекта модерна, выраженное как признание 
наступления эпохи постмодерна [16], законо-
мерно ведет к предположению об утопичности 
того проекта, которому постмодерн пришел 
на смену.

В то же время заявления о возможной 
утопичности долгое время осуществлявше-
гося, но остающегося незавершенным проекта 
модерна [8], могут способствовать допущению 
возможности множества его разновидностей 
[12]. При этом все их следует считать равно-
ценными. Такой итог является следствием 
того, что прежний дискурс западного модер-
на оказывается под угрозой утраты статуса 
большого нарратива не только в России. Он 
превращается лишь в один из дискурсов в не-
упорядоченном единстве малых нарративов 
в качестве «перекрестка». Таким образом, 
идеология постмодерна, на позднем этапе 
своего развития поставив под вопрос саму 



72

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

возможность дальнейшего существования 
большого нарратива модерна, стерла границу 
между утопиями и проектами, которые счи-
таются осуществимыми, включая сам модерн.

Особенность новой ситуации в культу-
ре заключается в том, что философия пост-
модернизма выступает против бинаризма 
(наиболее выразительно в концепции декон-
струкции) точно так же, как и многие тради-
ционные культуры в процессе взаимодействия 
с культурой модерна [13]. В обоих случаях 
это происходит путем размывания тождеств 

и признание самодостаточности Другого. 
Однако такая инклюзивность, как считается, 
была присуща, в первую очередь, культурам, 
предшествовавшим модерну и еще не знав-
шим сложных механизмов дифференциации 
и опосредования. Вопрос заключается в том, 
всегда ли результатом преодоления бинаризма 
становится утопия возвращения к архаике 
с ее изначальной непосредственностью, или 
теоретически возможны и другие варианты. 
Это, очевидно, указывает на новые условия 
существования утопии.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Бердяев Н.А. О рабстве и свободе человека: Опыт персоналистической философии // Бердяев Н.А. 

Царство Духа и Царство Кесаря / Составл. и послесл. П.В. Алексеева; Подгот. текста и прим. Р.К. 
Медведевой. Москва: Республика. 1995. С. 3–162. 

2.	 Булгаков С.Н. Свет невечерний: Созерцания и умозрения // Первообраз и образ: сочинения в двух 
томах. Т. 1 / Подг. текста, вступ. статья И.Б. Роднянской, коммент. В.В. Сапова, И.Б. Роднянской. 
Санкт-Петербург: ООО «ИНАПРЕСС»; Москва: Искусство. 1999. 416 с.  

3.	 Домников С.Д. Мать-Земля и Царь-Город. Россия как традиционное общество. Москва: Алетейа. 
2002. 672 с.  

4.	 Клюев Н.А. Порванный невод // Клюев Н.А. Словесное древо. Проза / вступ. ст. А.И. Михайлова; 
сост., подготов. текста и примеч. В.П. Гарнина. Санкт-Петербург: ООО «Издательство “Росток”». 
2003.  С. 145–150.  

5.	 Клюев Н.А. Сердце Единорога. Стихотворения и поэмы / Предисл. Н.Н. Скатова, вступ. ст. А.И. 
Михайлова; сост., подготов. текста и примеч. В.П. Гарнина. Санкт-Петербург: РХГИ. 1999. 1072 с. 

6.	 Лиотар Ж.-Ф. Состояние постмодерна / Пер. с фр. Н.А. Шматко. Москва: Институт 
экспериментальной психологии; Санкт-Петербург: Алетейя. 1998. 160 с. 

7.	 Манн Т.  Гете и Толстой. Фрагменты к проблеме гуманизма // Манн Т. Собрание сочинений. Т. 9 / 
Пер. с нем. Москва: Художественная литература. 1960. С. 487–606.  

8.	 Хабермас Ю. Модерн – незавершенный проект // Хабермас Ю. Политические работы. Сост. А.В. 
Денежкин. Пер. с нем. Б.М. Скуратова. Москва: Праксис. 2005. С. 7–31.  

9.	 Claeys G. Dystopia: A Natural History: A Study of Modern Despotism, Its Antecedents, and Its Literary 
Diffractions. Oxford, UK: Oxford University Press, 2017. XII, 556 p.

10.	 Currie M. Difference. London; New York: Routledge. 2004. X. 145 p.    

11.	 Dorter K. Can Different Cultures Think the Same Thoughts?: A Comparative Study in Metaphysics and 
Ethics. Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 2018. X, 276 p. 

12.	 Eisenstadt S.N. Comparative Civilizations and Multiple Modernities. Leiden; Boston, MA: Brill. 2003. Part 
I–II. Part I. XII, 488 p. Part II. VIII, 489–1055 p.

13.	 McCort D. Going beyond the Pairs: The Coincidence of Opposites in German Romanticism, Zen, and De-
construction. Albany, NY: The SUNY Press. 2001. X, 224 p.

14.	 Nisbett R.E. The Geography of Thought: How Asians and Westerners Think Differently . . . and Why. Lon-
don; Boston, MA: Nicholas Brealey Publishing. 2005. XXIV. 263 p. 



73

⇒  Теория  и  история культуры

15.	 Seaford R. The Origins of Philosophy in Ancient Greece and Ancient India: A Historical Comparison. 
Cambridge, UK: Cambridge University Press. 2020. XIV. 369 p.            

16.	 Sim S. The End of Modernity: What the Financial and the Environmental Crisis is Really Telling Us. Edin-
burgh: Edinburgh University Press. 2010. XII. 220 p.   

17.	 The Psychological and Cultural Foundations of East Asian Cognition: Contradiction, Change, and Holism 
/ Ed. by J. Spencer-Rodgers, Kaiping Peng. New York: Oxford University Press. 2018. XXII. 638 p. 

18.	 Worldviews and Cultures: Philosophical Reflections from an Intercultural Perspective / Ed. by M. Note et 
al. Berlin et al.: Springer. 2009. VI. 211 p.

R e f e r e n c e s
1.	 Berdyaev N.A. On Slavery and Freedom of Man: An Essay in Personalistic Philosophy. In: Berdyaev N.A. 

The Realm of Spirit and the Realm of Caesar. Compil. and afterword by P.V. Alekseyev, prepress and anno-
tations by R.K Medvedeva. Moscow, Respublika Publishers, 1995. Pp. 3–162. (In Russ.)    

2.	 Bulgakov S.N. The unfading light: contemplations and speculations. In: Bulgakov S.N. Preimage and image, 
works in 2 vols, vol 1, prepress and intro. by I.B. Rodnyanskaya, annotations by V.V. Sapov and I.B. Rod-
nyanskaya, St. Petersburg, Inapress Publishers Ltd., Moscow, Iskusstvo Publishers, 1999. 416 p. (In Russ.)    

3.	 Domnikov S.D. Mother earth and Tsar-city: Russia as a traditional society, Moscow, Aleteia Publishers, 
2002. 672 p. (In Russ.) 

4.	 Klyuev N.A. The torn seine. In: Klyuev N.A. The word tree. The prose, intro. by A.I. Mikhailov, compil., pre-
press and annotations by V.P. Garnin. St. Petersburg, Rostok Publishers Ltd., 2003. Pp. 143–150. (In Russ.)

5.	 Klyuev N.A. The heart of the Unicorn: rhymes and poems, foreword by N.A Skatov, intro. by A.I. Mikhai-
lov, compil., prepress and annotations by V.P. Garnin. St. Petersburg, Publishing House of the Russian 
Christian Academy for the Humanities, 1999. 1072 p. (In Russ.).  

6.	 Lyotard J.-F. The Postmodern condition. Tranlated from French by N.A. Shmatko. Moscow,  Publishing House 
of the Institute for the Experimental Psychology, St. Petersburg, Aleteia Publishers, 1998. 160 p. (In Russ.)  

7.	 Mann T. Goethe and Tolstoy. The fragments on the problem of humanism, in: Mann T. Collected works, 
vol. 9. Translated from German. Moscow, Khudozhestvennaya literatura, 1960. Pp. 487–606. (In Russ.)  

8.	 Habermas J. Modernity: an unfinished project, in: Habermas J. Political works, compil. by A.V. Denezhkin, 
translation from German by B.M. Skuratov. Moscow, Praksis Publishers, 2005. Pp. 7–31. (In Russ.)  

9.	 Claeys G. Dystopia: A Natural History: A Study of Modern Despotism, Its Antecedents, and Its Literary 
Diffractions. Oxford, UK, Oxford University Press, 2017. XII, 556 p.

10.	 Currie M. Difference. London, New York, Routledge, 2004. X, 145 p.   

11.	 Dorter K. Can Different Cultures Think the Same Thoughts?: A Comparative Study in Metaphysics and 
Ethics. Notre Dame, IN, University of Notre Dame Press, 2018. X, 276 p. 

12.	 Eisenstadt S.N. Comparative Civilizations and Multiple Modernities. Leiden, Boston, MA, Brill, 2003. Part 
I–II. Part I. XII, 488 p. Part II. VIII, 489–1055 p.

13.	 McCort D. Going beyond the Pairs: The Coincidence of Opposites in German Romanticism, Zen, and 
Deconstruction. Albany, NY, The SUNY Press, 2001. X, 224 p.

14.	 Nisbett R.E. The Geography of Thought: How Asians and Westerners Think Differently . . . and Why. Lon-
don, Boston, MA, Nicholas Brealey Publishing, 2005. XXIV, 263 p. 

15.	 Seaford R. The Origins of Philosophy in Ancient Greece and Ancient India: A Historical Comparison.  
Cambridge, UK, Cambridge University Press, 2020. XIV, 369 p.            

16.	 Sim S. The End of Modernity: What the Financial and the Environmental Crisis is Really Telling Us.  Edin-
burgh, Edinburgh University Press, 2010. XII, 220 p.   



74

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

17.	 The Psychological and Cultural Foundations of East Asian Cognition: Contradiction, Change, and Holism, 
ed. by J. Spencer-Rodgers, Kaiping Peng. New York, Oxford University Press, 2018.  XXII, 638 p. 

18.	 Worldviews and Cultures: Philosophical Reflections from an Intercultural Perspective, Ed. by M. Note et al. 
Berlin et al., Springer, 2009.  VI, 211 p.

*

Поступила в редакцию 28.08.2022

ЖЕЛТИКОВА ИНГА ВЛАДИСЛАВОВНА – кандидат философских наук, доцент кафедры философии  
и культурологии Орловского государственного университета имени И.С. Тургенева

ZHELTIKOVA INGA VLADISLAVOVNA – CSc in Philosophy, Associate Professor of the Department of 
Philosophy and Cultural Studies of Orel State University named after I. S. Turgeneva

© Желтикова И.В., 2022


