
40

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

КНИГА «РАДУНИЦА» СЕРГЕЯ ЕСЕНИНА: 
ОБРЯДОВАЯ СИМВОЛИКА

УДК 008 : 39 : 745 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-40-46

Е . Ю .  К о л о м и й ц е в а 
Московский государственный институт культуры, Химки, Московская область, Российская Федерация 
e-mail: mguki135@list.ru 

М . В .  С к о р о х о д о в
Институт мировой литературы им. А.М. Горького РАН, Москва, Российская Федерация 
e-mail: msk2002@rambler.ru

Аннотация: В данной статье рассматривается первая поэтическая книга Сергея Есенина с необыч-
ным названием «Радуница» (день поминовения усопших) сквозь призму реализации в ней русской 
обрядовой символики. Поэт обращается к осмыслению вечного круговорота жизни и смерти, при 
этом делая акцент не на обреченность небытия, а на закономерную последовательную смену увяда-
ния и расцвета. Стихотворения Есенина проникнуты тонким пониманием православных обрядов 
и зафиксированных в фольклоре народных традиций. Символика же названия книги имеет большое 
значение не только для понимания этого конкретного есенинского замысла, но и для всего творче-
ства поэта в целом – как знак реальности и возможности воскресения после гибели, веры в победу 
жизни над смертью, в преображение мира и человека, в нерасторжимую связь человека и природы.

Ключевые слова: «Радуница», Сергей Есенин, обрядовая символика, круговорот жизни и смерти, 
связь природы и человека.

Для цитирования: Коломийцева Е.Ю., Скороходов М.В. Книга «Радуница» Сергея Есенина: обрядо-
вая символика // Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2022. 
№5 (109). С. 40-46. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-40-46

BOOK «RADUNITSA» BY SERGEY YESENIN: RITUAL SYMBOLS

E l e n a  Yu .  K o l o m i y t s e v a
Moscow State Institute of Culture, Khimki, Moscow region, Russian Federation 
e-mail: mguki135@list.ru 

КОЛОМИЙЦЕВА ЕЛЕНА ЮРЬЕВНА – доктор филологических наук, заведующая кафедрой журналистики 
Московского государственного института культуры

СКОРОХОДОВ МАКСИМ ВЛАДИМИРОВИЧ – кандидат филологических наук, старший научный 
сотрудник Института мировой литературы им. А.М. Горького РАН

KOLOMIYTSEVA ELENA YURIEVNA – DSc in Philology, Head of the Department of Journalism, Moscow 
State Institute of Culture

SKOROKHODOV MAXIM VLADIMIRIVICH – CSc in Philology, Senior Researcher, А.M. Gorky Institute of 
World Literature of the Russian Academy of Sciences

© Коломийцева Е.Ю., Скороходов М.В., 2022



41

⇒  Теория  и  история культуры

КОЛОМИЙЦЕВА ЕЛЕНА ЮРЬЕВНА – доктор филологических наук, заведующая кафедрой журналистики 
Московского государственного института культуры

СКОРОХОДОВ МАКСИМ ВЛАДИМИРОВИЧ – кандидат филологических наук, старший научный 
сотрудник Института мировой литературы им. А.М. Горького РАН

KOLOMIYTSEVA ELENA YURIEVNA – DSc in Philology, Head of the Department of Journalism, Moscow 
State Institute of Culture

SKOROKHODOV MAXIM VLADIMIRIVICH – CSc in Philology, Senior Researcher, А.M. Gorky Institute of 
World Literature of the Russian Academy of Sciences

© Коломийцева Е.Ю., Скороходов М.В., 2022

«Родился я с песнями в травном одеяле…», – 
писал Есенин в одном из ранних своих стихот-
ворений. Так уж суждено человеку, что рожде-
ние его сопряжено с неминуемой смертью. Таков 
отпущенный ему жизненный круг. И потому 
есенинские стихи и размышления о смерти – это 
понимание жизненного пути человека во всей 
его полноте, в радости бытия и трагедии смер-
ти. Этот путь родственен пути природному, где 
расцвет и буйство красок сменяются увяданием 
и гибелью. Природный временной отрезок – 
это цикл повторяющийся: расцвет сменяется 
увяданием, а увядание – новым расцветом. 
На смену осени и зиме приходят весна и лето. 
И так повторяется вновь и вновь. В подобном 
круговороте нет обреченности небытия.

Об этом круговороте в природе – первая 
есенинская книга «Радуница», вышедшая в на-
чале 1916 года, когда Есенину, приехавшему 
весной 1915 года в Петроград, где за полгода 
были опубликованы десятки его стихов, где 
его принимали в литературных салонах, где 
проходили его поэтические вечера, было двад-
цать лет. Тогда град Петра стал для Есенина 
тем местом, в котором был открыт его талант, 
где он получил первое признание. Именно там 
он стал поэтом.

Итак, «Радуница» – первая книга поэта. 
Название уникальное и необычное. Радуница – 
это день поминовения усопших, время, когда 
вспоминают умерших. Слово «Радуница» воз-
никло как название есенинской книги не спон-
танно. Еще живя в Москве и вынашивая замысел 
первой авторской книги, Есенин намеревался 
назвать ее «Радуница». Издать же книгу удалось 
в петроградском издательстве М. В. Аверьяно-
ва. Однако название осталось. Сохранил его 
автор и потом, существенно переработав кни-
гу для второго и третьего изданий, вышедших 
в 1918 и 1921 годах. Раздел «Радуница» входил 
в книги Есенина «Собрание стихотворений» 
(том 1; 1922), «Избранное» (1922) и «Березо-
вый ситец» (1925). Предполагался этот раздел 
и в неизданной книге «Руссеянъ» (1920). Всё это 
свидетельствует о том, что название было вы-
брано поэтом далеко не случайно и было важно 
и актуально на протяжении многих лет, прак-
тически в течение всей его творческой жизни.

На необычность названия книги обратил 
внимание уже один из ее первых рецензентов 
Г. Деев-Хомяковский: «… непонятно, – писал 
он, – почему именно г. Есенин назвал сборник 
“Радуница”, что понимается в смысле поминок 
на Фоминой усопших» [13, с. 76].

M a x i m  V.  S k o r o k h o d o v
А.M. Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation 
e-mail: msk2002@rambler.ru

Abstract: This article discusses the first poetic book by Sergei Yesenin with the unusual title «Radunitsa» 
(commemoration of the dead) through the prism of the implementation of Russian ritual symbols in it. In 
it, the poet turns to understanding the eternal cycle of life and death, while focusing not on the doom of 
non-existence, but on the natural successive change of withering and flourishing. Yesenin’s poems are im-
bued with a subtle understanding of Orthodox rituals and folk traditions recorded in folklore. The sym-
bolism of the title of the book is important not only for understanding this specific Yesenin’s idea, but also 
for the entire work of the poet as a whole as a sign of reality and the possibility of resurrection after death, 
faith in the victory of life over death, in the transformation of the world and man, in the indissoluble con-
nection of man. and nature.

Keywords: «Radunitsa», Sergei Yesenin, ritual symbolism, the cycle of life and death, the connection be-
tween nature and man.

For citation: Kolomiytseva E.Yu., Skorokhodov M.V. The book «Radunitsa» by Sergei Yesenin: ritual sym-
bolism. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 5 (109), pp. 
40-46. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-40-46



42

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

Есенин, выросший в крестьянской семье 
и получивший образование в земском учи-
лище и второклассной учительской школе, 
хорошо знал и православные обряды, и зафик-
сированные в фольклоре народные традиции. 
Он и сам не только исполнял народные песни 
и частушки, но и собирал фольклорные мате-
риалы. Потому и мы, чтобы глубже и полнее 
понять есенинский замысел, символику на-
звания его первой книги, обратимся к русской 
фольклорной и православной традиции.

Итак, Радуница. Этот обряд и связанный 
с ним термин существовал многие столетия. 
По мнению М. Никифоровского, высказан-
ному в 1870‑х годах, «в христианское время 
великий пост сильно помешал языческим 
весенним торжествам и разделил праздник 
масленицы на две части, из которых одна 
перенесена к концу рождественского мясо-
еда, другая ко времени Пасхи и после нее» 
[7, с. 81]. Такое суждение во многом спра-
ведливо, однако нельзя не учитывать и ран-
нехристианского исконного понимания Ве-
ликого Поста как приготовления оглашенных 
к обряду крещения, который был не только 
символически, но и фактически, во времени, 
сопряжен с Пасхой. Крещение как умирание 
ветхого человека и воскрешение христианина 
идентично весеннему пробуждению природы 
и связанным с ним дохристианским обрядом. 
Здесь можно говорить о близости и наслоении 
понятий. Неслучайно «радуница» упоминает-
ся и в «Полном православном богословском 
энциклопедическом словаре», как «день по-
миновения усопших» [8, стб. 1947].

На временную соотнесенность масле-
ницы и радуницы, на их особую значимость 
в народном календаре указывает приводимая 
И. М. Снегиревым старинная поговорка: «Вы-
пили пиво на Масленице, а с похмелья ломало 
после Радуницы», а также фрагмент народ-
ной песни: «Зять ли про тещу пивца варил, 
/ Пива наварил да ко Масленице; / Звал ли 
тещу ко Радунице, /А теща пришла накануне 
Рождества» [11, с. 50].

Чем же интересна Радуница и связан-
ные с этим праздником обряды? Обратимся 

к старым, еще середины XIX века, изданиям. 
А. В. Терещенко в 1848 году писал: «Радуница 
происходит от слова “радоваться”. <…> Народ, 
поминая в это время родителей, думает, что они 
радуются с ними» [12, с. 27]. И. М. Снегирев, 
основываясь на этнографических данных, отме-
чал в 1837 году: «Радуница, или Навий вторник, 
и Троицкая суббота соединялись в древности 
с окличками мертвых. <…> В Гжатске и вооб-
ще в Смоленской г<убернии> у простолюди-
нов в родительские сбираются родственники 
на свои кладбища плакать и пировать; а ввече-
ру сходятся туда молодцы и девки свыкаться, 
оправдывая делом русскую пословицу: “На-
чинают за упокой, а кончат за радость”» [11, 
с. 214–215]. Оценивая двойственность, прису-
щую празднику, В. И. Даль производит слово 
«радуница» и родственные ему от слова «рад», 
сомневаясь, однако: «но где же тут радость! 
Не от родитель ли? или от радеть!» [3, стб. 1467].

А. Н. Афанасьев определяет радуницу как 
«праздник обновляющейся весною природы, 
издревле получивший значение времени, посвя-
щенного чествованию усопших; ибо с воскре-
сением природы от зимней смерти соединялась 
мысль о пробуждении умерших, об освобож-
дении их из мрачных затворов ада» [1, с. 3–4]. 
И. П. Калинский считал радуницу «самым важ-
ным торжеством в честь усопших»: «… можно 
полагать, что он <праздник Радуницы – Е.К., 
М.С.> был остатком древнего дохристианского 
поминовения умерших…» [5, с. 188].

Рассмотрение радуницы, предложенное 
А. Н. Афанасьевым и И. П. Калинским, по-
зволяет увидеть этот день как звено в цепи 
весенних обрядовых праздников. Подобные 
попытки систематизации предпринимались 
еще в первой половине XIX века. Встреча вес-
ны – Красная горка – Радуница – так выстра-
ивал первые весенние праздники И. М. Снеги-
рев. Первое марта – Встреча весны – Красная 
горка – Радуница – расширял этот перечень 
А. В. Терещенко. Таким образом, Радуница – 
один из весенних праздников, которому при-
давалось особое значение, что не в последнюю 
очередь было связано с его закрепленностью 
в календаре после Пасхи.



43

⇒  Теория  и  история культуры

«Радуница в Великой России, – писал 
И. М. Снегирев, – посвящена поминовению 
родителей; ибо, по мнению народному, они ра-
дуются, если их поминают и приходят с ними 
христосоваться» [11, с. 48]. А. В. Терещенко его 
дополняет: «Многие думают, что души умер-
ших встают во время поминовений из темниц 
(из гробов), радуются и слушают поминальную 
обедню в церкви за алтарем» [12, с. 28]. Описы-
вая обрядовые посещения кладбищ на радуни-
цу, С. В. Максимов отмечал: «Когда яства рас-
ставлены, поминальщики окликают загробных 
гостей по именам и просят их попить-поесть 
на поминальной тризне» [6, с. 426].

Рассматривая радуницу как день, ког-
да поминальные обряды достигают своего 
апогея, В. Я. Пропп писал: «Смех на могилах 
в праздник всеобщего воскресения приро-
ды и воскресения божества означает, что 
мертвые не умерли» [9, с. 23]. Значение об-
ряда исследователь видит в намерении при-
общить умерших предков «к кругообороту 
жизнь – смерть – жизнь, которым живет 
природа и который нужен земледельцу» [9, 
с. 23]. Если в обычное время выходят из могил 
и тревожат живых только заложные, то есть 
умершие неестественной смертью, покойники, 
то в период весеннего воскресения общаются 
с ныне живущими родственниками предки – 
основатели и хранители рода.

Радуница как поминовение усопших 
связана не только с мыслью о воскрешении, 
но и с культом основателя рода, с почитанием 
домашнего очага. Известно, что в древности 
покойников хоронили непосредственно в доме 
или вблизи от него. Таким образом, создавал-
ся единый комплекс, в центре которого пылал 
очаг, оберегаемый чтимыми предками, – осно-
вателями и хранителями рода.

Весенние обрядовые праздники симво-
лизируют победу жизни над смертью. Если 
более ранняя по календарю масленица связана 
с природной стихией и вместе с тем с актив-
ным, действенным участием человека в сме-
не мертвящей зимы воскрешающей весной, 
то радуница знаменует обращенность к че-
ловеку, воскрешение в сознании живущих 

умерших предков. И в этом проявляется ак-
тивность человека в определении своей судь-
бы и судьбы ушедших предков, покровителей 
рода, которые, в свою очередь, также влияют 
на живущих. Человек, как отмечает А. К. Бай-
бурин в книге «Ритуал в традиционной куль-
туре», превращает – посредством ритуала – 
естественные события в календарном изме-
нении природы и в физическом состоянии 
человека в факты культуры, т. е. включает себя 
как активное действующее лицо в разверты-
вание неподвластных ему в настоящее время 
процессов [2, с. 118].

Таким образом, слово «радуница» в на-
звании есенинской книги имеет очень боль-
шое значение для понимания не только этого 
есенинского замысла, но и всего творчества 
поэта. Во-первых, радуница – это соединение 
в рамках одного дня, одного обряда христи-
анского и дохристианского начал, соединение 
глубинное, основанное на общности в осмыс-
лении праздника. Во-вторых, радуница сим-
волизирует обращенность к культу предков 
и домашнего очага. Дом как очаг и как символ 
вселенной и родина как дом, соединение че-
рез обращенность к предкам земного и иного 
миров – эти темы являются важнейшими для 
Есенина. В-третьих, радуница – это провоз-
глашение возможности и реальности вос-
кресения, вера в победу жизни над смертью, 
в преображение мира и человека. Подобные 
мотивы, только намеченные в первой книге, 
особенно характерны для маленьких поэм 
Есенина революционного периода, они яв-
ственно звучат и во многих других его про-
изведениях.

И, наконец, радуница – это выражение 
неотделимости мира природы от мира чело-
века, нерасторжимости смерти природной 
и смерти человеческой и воскресения приро-
ды и входящего в нее человека. Это также одна 
из центральных тем, раскрываемых Есениным 
на протяжении всего его творческого пути.

В книге «Радуница» в соответствии с ее 
общим замыслом раскрывается тема годового 
цикла в природе: рождения – умирания – вос-
кресения. Почти все стихотворения книги 



44

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

дают картину достаточно определенного пе-
риода, который обычно можно легко выявить 
на основе фрагментов пейзажа или по другим 
деталям. Например, в стихотворении «Зады-
мился вечер, дремлет кот на брусе…» создает-
ся достаточно определенная картина золотой 
осени: «Вьются паутины с золотой повети. / 
Где-то мышь скребется в затворенной клети… 
/ У лесной поляны – в свяслах копны хлеба, – 
Ели, словно копья, уперлися в небо» [4, с. 38].

Порой для характеристики времени года 
автор использует указание на то, кем стано-
вятся крестьяне, выполняя определенную 
сельскохозяйственную работу: «Слушают 
сказ старика косари…» («Выть») или «Темным 
елям снится / Гомон косарей…» («Топи да бо-
лота»). Промежуточное положение занимают 
описания, в которых характеристики природы 
и человека неотделимы друг от друга. Слива-
ясь, эти описания дают единый образ: «Ой, 
вы, луга и дубравы, – / Я одурманен весной!» 
(«Сыплет черемуха снегом…») или «Сядем 
в копны свежие под соседний стог» («Выткал-
ся на озере алый свет зари…»). В более редких 
случаях есть указание на конкретный день, 
обозначенный по народно-христианскому 
календарю: «Троицыно утро, утренний 
канон…»	 («Троица») или «Погадала 
красна девица в семик. / Расплела волна ве-
нок из повилик» («Кручина»). Иногда в сти-
хотворении отсутствует какая-либо «земная» 
характеристика состояния природы, тогда ее 
заменяет «небесная». «Кроткая синева» неба 
и «легкокрылые облака» в стихотворении 
«Не с бурным ветром тучи тают…» говорят 
о весенне-летнем периоде.

Вошедшие в есенинскую «Радуницу» сти-
хотворения соотносятся с теплым временем 
года, точнее, с промежутком от весеннего 
до осеннего солнцестояния, когда продолжи-
тельность дня превосходит продолжитель-
ность ночи. Исключение – финал маленькой 
поэмы «Микола», в котором говорится о зим-
нем празднике «в честь угодника Миколы», 
приходящемся на 6 декабря (по старому сти-
лю). В этом произведении дается довольно 
широкая временная характеристика: «Веток 

бисерный извив» – «Высоко стоит злотра-
вье» – «Собирайте милость Божью / Спелой 
рожью в закрома» – «Осень рощи подожг-
ла» – «На снегу звенят колосья / За косницами 
берез» [4, с. 12–16], то есть последовательно 
проходят весна, лето, осень и наступает зима. 
Для стихотворений «Радуницы» в соответ-
ствии с ее названием центральным становит-
ся весеннее обновление, то есть воскресение 
природы, круговорот годового природного 
цикла, где за смертью следует новое рождение.

По-иному раскрывается эта тема в произ-
ведениях, где речь идет о человеке. В стихот-
ворении «Не с бурным ветром тучи тают…» 
евангельская история соотносится с совре-
менными поэту событиями. Автор описывает 
второе пришествие Христа, но это не мрачные 
апокалиптические картины, а сошествие Хри-
ста (которому грозит новое распятие!) на зем-
лю, знаменующее собой коренное преобразо-
вание всей земной жизни, новое радостное 
соединение земного и небесного, человече-
ского и божественного. Этим стихотворением 
Есенин противостоит характерным для начала 
XX века идеям о богооставленности человека, 
предлагая свое прочтение пророчеств Иоанна: 
«И в каждом страннике убогом / Я вызнавать 
пойду с тоской, / Не Помазуемый ли Богом / 
Стучит берестяной клюкой. / И, может быть, 
пройду я мимо /И не замечу в тайный час, /
Что в елях крылья херувима, /А под пеньком 
голодный Спас» [4, с. 317].

В стихотворении «Край родной! Поля как 
святцы…» природный мир является не только 
фоном, но и активным действующим лицом 
философских размышлений о смысле бытия, 
о странническом пути человека на земле. Зем-
ная жизнь человека представлена как крат-
кий миг: «Все встречаю, все приемлю, / Рад 
и счастлив душу вынуть. /Я пришел на эту 
землю, /Чтоб скорей ее покинуть» [4, с. 315]. 
Но этот миг становится вечностью, ибо чело-
век соединен с божественным и природным 
мирами. Чувством этого единства и вечности 
наполняется «тихая тайна» затаенных «в серд-
це мыслей»: «С тихой тайной для кого-то / 
Затаил я в сердце мысли» [4, с. 315].



45

⇒  Теория  и  история культуры

В стихотворении не используется слово 
«смерть», но тема кратковременности пребыва-
ния человека на земле явственно присутствует. 
Именно это стихотворение, переработанное ав-
тором, откроет книгу Есенина «Березовый си-
тец» (1925). В этом издании приведенные нами 
слова можно будет сопоставить с финалом по-
следнего стихотворения книги – «Не жалею, 
не зову, не плачу…» (далее идут поэмы «Русь» 
и «Пантократор»): «Все мы, все мы в этом мире 
тленны, / Тихо льется с кленов листьев медь… 
/Будь же ты вовек благословенно, / Что пришло 
процвесть и умереть» [4, с. 164]. Это свидетель-
ствует о том, что мысль о кратковременности 
пребывания человека в этом, земном, мире 
была характерна для разных периодов твор-
чества Есенина, а тема страннического пути 
человека на земле имела особую значимость. 
Следует отметить, что в «Радунице» есть и про-
изведение, заканчивающееся смертью героини, 
это стихотворение «Ты поила коня из горстей 
в поводу…», которое Есенин озаглавит позже 
«Подражанье песне».

В стихотворении «Поминки» поэт обраща-
ется к поминальной обрядности. В этом тексте 
воспроизведены приметы поминок на кладби-
ще: «коливо» (поминальное блюдо), нищие, 
причитающие родственники, священник. 
Здесь, как и в приведенных выше произведени-
ях, Есенин не использует само слово «смерть». 
Даже у мертвых есть свои «жилища», причем 
такие, которые посещают живущие на земле 

люди. Так происходит сближение этого, зем-
ного, и нездешнего миров. Связующим звеном 
между двумя мирами становятся птицы – «не-
бесные птахи». Они являются и обитателями 
земли, и небесными странниками. Так Есенин 
еще теснее связывает земной и небесный миры.

В стихотворении «Кручина» о смерти 
вновь не говорится, но ее предвещают при-
меты, которые наводят на девушку печаль: 
«На березке пообъедена кора, – / Выживают 
мыши девку со двора. / Бьются кони, грозно 
машут головой, – /Ой, не любит черны косы 
домовой» [4, с. 30]. Смерть предвещает и при-
рода, поэтому волнуемая многочисленными 
предзнаменованиями девушка проникается 
мыслью о неизбежности своей быстрой кон-
чины: «Ходит девушка по бережку грустна, / 
Ткет ей саван нежнопенная волна» [4, с. 30].

Если в тех стихотворениях есенинской 
книги «Радуница», которые посвящены ве-
сеннему пробуждению природы и описанию 
годового цикла, нет трагического ощущения, 
поскольку смерть является залогом скорого 
весеннего возрождения, то в произведениях, 
где говорится о смерти людей, звучат трагизм, 
грусть, печаль от невосполнимой утраты. 
Но вместе с тем в целом «Радуница» – книга 
не о страхе гибели, а о вечном круговороте 
жизни и смерти, осмысленном еще нашими 
предками и закрепленном в многочисленных 
обрядах, бережно вплетенных автором в ли-
тературную канву.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Афанасьев А. Н. Поэтические воззрения славян на природу: опыт сравнительного изучения славянский 

преданий и верований, в связи с мифическими сказаниями других родственных народов. Т. 2. Москва: 
Современный писатель, 1995. 396 с.

2.	 Байбурин А. К. Ритуал в традиционной культуре. Санкт-Петербург: Наука, 1993. 237 с.

3.	 Даль В. И. Словарь живого великорусского языка. Санкт-Петерберг, Москва: Товарищество М. О. Вольф, 
1907. Т. 3. 1467 стб.

4.	 Есенин С. А. Полное собрание сочинений: в 7 тт. Т. 1. Москва: Наука; Голос, 1995. 672с.

5.	 Калинский И. П. Церковно-народный месяцеслов на Руси. Санкт-Петербург: Типография В. Киршбаума 
(б. Майкова), 1877. 216 с.

6.	 Максимов С. В. Нечистая, неведомая и крестная сила. Санкт-Петербург: Товарищество Р. Голике 
и А. Вильборг, 1903. 526 с.



46

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

7.	 Никифоровский М. Русское язычество: опыт популярного изложения научных сведений о языческой 
религии русских славян. Санкт-Петербург: Типография духовного журнала «Странник», 1875.125 с.

8.	 Полный православный богословский энциклопедический словарь. Т. 2. Санкт-Петербург.: 
П. П. Сойкин, 1912. 2464 стб.

9.	 Пропп В. Я. Русские аграрные праздники: опыт историко-этнографического исследования. Ленинград: 
Издательство Ленинградского университета, 1963. 143 с.

10.	 Скороходов М. В., Коломийцева Е. Ю. Есениниана русского зарубежья: эмигрантская газета «Новое 
русское слово» – к 25‑летию со дня смерти Есенина // Современное есениноведение. 2015. № 4 (35). 
С. 10–20.

11.	 Снегирев И. Русские простонародные праздники и суеверные обряды. Москва: Кучково поле, 2011. 
543 с.

12.	 Терещенко А. В. Быт русского народа. Ч. 5. Санкт-Петербург: Типография Министерства внутренних 
дел, 1848. 619 с.

13.	 Хомяковский Г. <Рецензия на книгу> «Радуница» С. Есенина // Друг народа. 1916. № 1. С. 76–78.

R e f e r e n c e s
1.	 Afanasiev A. N. Poetic views of the Slavs on nature: the experience of a comparative study of Slavic traditions and 

beliefs, in connection with the mythical tales of other kindred peoples. T. 2. Moscow: Modern Writer, 1995. 396 
p. (In Russ)

2.	 Baiburin A. K. Ritual in traditional culture. St. Petersburg: Nauka, 1993. 237 p. (In Russ)

3.	 Dal V. I. Dictionary of the Living Great Russian Language. St. Petersburg, Moscow: M. O. Wolf, 1907. Vol. 3. 1467 
stb. (In Russ)

4.	 Yesenin S. A. Complete Works: in 7 vols. T. 1. Moscow: Nauka; Voice, 1995. 672 p. (In Russ)

5.	 Kalinsky I. P. Church-folk calendar in Rus’. St. Petersburg: Printing house of V. Kirshbaum (former Maikov), 1877. 
216 p. (In Russ)

6.	 Maksimov S. V. Unclean, unknown and cross power. St. Petersburg: R. Golike and A. Vilborg Partnership, 1903. 
526 p. (In Russ)

7.	 Nikiforovsky M. Russian paganism: the experience of a popular presentation of scientific information about the 
pagan religion of the Russian Slavs. St. Petersburg: Printing house of the spiritual magazine “Wanderer”, 1875.125 
p. (In Russ)

8.	 Complete Orthodox Theological Encyclopedic Dictionary. T. 2. St. Petersburg.: P. P. Soikin, 1912. 2464 stb. (In Russ)

9.	 Propp V. Ya. Russian agricultural holidays: the experience of historical and ethnographic research. Leningrad: 
Leningrad University Press, 1963. 143 p. (In Russ)

10.	 Skorokhodov M. V., Kolomiytseva E. Yu. Eseniniana of the Russian Diaspora: the emigrant newspaper “New Russian 
Word” – on the 25th anniversary of Yesenin’s death // Modern Eseninovedenie. 2015. No. 4 (35). pp. 10–20. (In Russ)

11.	 Snegirev I. Russian folk holidays and superstitious rites. Moscow: Kuchkovo pole, 2011. 543 p. (In Russ)

12.	 Tereshchenko A. V. Life of the Russian people. Part 5. St. Petersburg: Printing house of the Ministry of Internal 
Affairs, 1848. 619 p. (In Russ)

13.	 Khomyakovsky G. <Review of the book> “Radunitsa” by S. Yesenin // Friend of the people. 1916. No. 1. P. 76–78. 
(In Russ)

*

Поступила в редакцию 12.08.2022

КАМИНСКАЯ НАДЕЖДА ДМИТРИЕВНА – кандидат педагогических наук, доцент кафедры социально-
культурной деятельности, СПбГИК

ЭРТМАН ЕЛЕНА ВЛАДИМИРОВНА – кандидат педагогических наук, доцент кафедры социально-
культурной деятельности, СПбГИК 

KAMINSKAYA NADEZHDA DMITRIEVNA – СSc in Pedagogy, docent of the department of social-cultural 
activity, Saint-Petersburg State Institute of Culture

ERTMAN ELENA VLADIMIROVNA – СSc in Pedagogy, docent of the department of social-cultural activity, 
Saint-Petersburg State Institute of Culture

© Каминская Н.Д., Эртман Е.В., 2022


