
175

⇒  Рецензии

РЕЦЕНЗИЯ НА МОНОГРАФИЮ А.М. ЛЕСОВИЧЕНКО 
«ЕВРОПЕЙСКИЕ МУЗЫКАЛЬНО- 

КУЛЬТОВЫЕ КАНОНЫ»

УДК 78(049.32)
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-175-182

Н . Е .  Д в и н и н а - М и р о ш н и ч е н к о
Московский государственный институт культуры, 
Химки, Московская область, Российская Федерация 
e-mail: nataljadvinina@rambler.ru 

Аннотация: В рецензии дан обзор идей и ключевых проблем исследования европейских музыкаль-
ных канонов, нашедших отражение в монографии доктора культурологии, профессора А.М. Лесо-
виченко; прослежены перспективные пути внедрения новаций научного исследования в современ-
ную методологию. Автор рецензии подчеркивает актуальность научного труда в контексте междис-
циплинарного синтеза, охватывающего широкое поле мировоззренческих, социокультурных, цер-
ковно-догматических и творческих взглядов на рассматриваемый комплекс проблем исследования 
культового искусства. Особое значение, по мнению автора,  приобретает анализ музыкальной ком-
позиции как средства реализации мировоззренческой модели в символическом виде. Общие и раз-
личные принципы формирования канонического пространства рассмотрены на примере западной 
и восточной ветви христианского художественного творчества. Научное исследование представля-
ет интерес для исследователей музыкальной культуры, истории и практики духовного музыкально-
го творчества, философии искусства, искусствоведов, музыкантов-исполнителей.

Ключевые слова: канон, европейский музыкальный канон, экзегетический канон, культовое искус-
ство, мировоззрение художественного творчества, традиция и авторство, А.М. Лесовиченко.

Для цитирования: Двинина-Мирошниченко Н.Е.  Рецензия на монографию А.М. Лесовиченко «Ев-
ропейские музыкально-культовые каноны» // Вестник Московского государственного университета 
культуры и искусств. 2022. №5 (109). С. 175-182. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-175-182

REVIEW OF THE MONOGRAPH BY A.M. LESOVICHENKO 
“EUROPEAN MUSICAL AND CULT CANONS”

N a t a l y a  E .  D v i n i n a - M i r o s h n i c h e n k o
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow region, Russian Federation 
e-mail: nataljadvinina@rambler.ru 

ДВИНИНА-МИРОШНИЧЕНКО НАТАЛЬЯ ЕВГЕНЬЕВНА – магистрант Московского государственного 
института культуры, член Союза московских композиторов, преподаватель Тверского музыкального 
колледжа

DVININA-MIROSHNICHENKO NATALYA EVGENYEVNA – master’s student of Moscow State Institute of 
Culture, the member of the Moscow Union of composers, teacher of the Tver musical College

© Двинина-Мирошниченко Н.Е., 2022



176

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

Монография Андрея Михайловича Лесо-
виченко «Европейские музыкально-культовые 
каноны» открывает читателю удивительный 
мир европейского канона, предлагая убедиться 
в его актуальности, соотнося события глубо-
кой древности с современным христианским 
миропониманием. За кратким, подчеркнуто 
музыковедческим, названием работы кроется 
обширное и фундаментальное исследование 
проблем канонических форм музыкального 
искусства с точки зрения философии культу-
ры, богословия, теории и практики духовного 
творчества от Средневековья до наших дней.

Книга А. М. Лесовиченко явилась резуль-
татом многолетней плодотворной работы 
по изучению различных аспектов музыкаль-
ного канона. Научный труд А. М. Лесовичен-
ко обобщает, подводит итоги исследований, 
отраженных в публикациях рубежа веков – 
«Вопросы взаимоотношений культового ис-
кусства и идеологии Средневековья» (1990), 
«К проблеме мировоззренческой детерми-
нации средневековой культовой монодии 
Запада» (1990), «Диалектика статического 
и динамического в средневековом хорале» 
(1992), «Значение звукового начала в станов-
лении христианского культа» (1996), «Гри-
горианика и мировоззренческие принципы 
Средневековья» (1997), «Рефлексии о музыке 

и практическое музицирование: антиномия 
западного средневекового сознания» (1999), 
«Западный музыкально-культовый канон 
и его историческая судьба» (2001), «Художе-
ственное творчество в системе музыкального 
культа» (2001), «Вопросы христианской одоро-
логии» (2003), «О понятии канон в музыкозна-
нии» (2003) и, вместе с тем, открывает новые 
перспективные пути исследования истори-
ческого наследия европейской музыкальной 
культуры, намеченные, в частности, в работах: 
«Поющий Господу песнь новую» (2010), «Прп. 
Паисий Величковский и румынское церковно-
певческое образование» (2014), «Западная ме-
диевистическая проблематика в трудах со-
ветских музыковедов» (2014), «Преподобный 
Паисий Величковский и становление тради-
ций богослужебного пения» (2017), «Пробле-
ма формирования музыкально-культурной 
терминологии» (2019) и др.

Непрерывный живой диалог между авто-
ром и его собеседником-читателем обусловлен 
особым подходом автора к изучению законо-
мерностей канонов с позиции синтеза мен-
тальных, мировоззренческих, семиотических, 
церковно-догматических, социокультурных, 
творческих, психологических установок 
на роль и значение канона в христианском 
мире разных эпох и разных культур. Гипер-

Abstract: The review provides an overview of the ideas and key problems of the study of European musi-
cal canons, which are reflected in the monograph of Doctor of Culturology, Professor A.M. Lesovichenko; 
promising ways of introducing innovations of scientific research into modern methodology are traced. The 
author of the review emphasizes the relevance of scientific work in the context of an interdisciplinary syn-
thesis covering a wide field of worldview, sociocultural, church-dogmatic and creative views on the com-
plex of problems in the study of cult art under consideration. Of particular importance, according to the 
author, is the analysis of musical composition as a means of realizing the worldview model in a symbolic 
form. The general and various principles of the formation of the canonical space are considered on the ex-
ample of the western and eastern branches of Christian artistic creativity. The scientific research is of inter-
est to researchers of musical culture, history and practice of spiritual musical creativity, philosophy of art, 
art critics, musicians-performers.

Keywords: canon, European musical canon, exegetic canon, cult art, worldview of artistic creativity, tradi-
tion and authorship, A.M. Lesovichenko.

For citation: Dvinina-Miroshnichenko N.E. Review of the monograph by A.M. Lesovichenko “Europe-
an musical and cult canons”. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 
2022, no. 5 (109), pp. 175-182. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-175-182



177

⇒  Рецензии

контекстуальность как главное и уникальное 
качество живой материи текста, самым непо-
средственным образом вовлекает читателя 
в мир жизни канона и его исторического раз-
вития на всех уровнях философского обобще-
ния. Полное и глубокое вхождение и погруже-
ние в последовательно открывающееся перед 
нами мультиконтекстуальное множество про-
блем исследования музыкально-культовых 
канонов требует от читателя не сиюминутного 
поверхностного взгляда, а активной интеллек-
туальной деятельности.

Над-философский контекст музыкально-
го анализа – как одно из главных неоспори-
мых достоинств монографии – включает в себя 
и опору на онтологические основания кано-
на как культурной единицы и, вместе с тем, 
постоянно отсылает нас к антропологии – 
человеческому опыту переживания канона, 
жизненному опыту передачи и объяснения 
канонических закономерностей, следования 
канону, сакральному опыту слушания и ис-
полнения. Неслучайно уже с первых страниц 
монографии автор подчеркивает неизменное 
присутствие импровизации как важной со-
ставляющей канона, тем самым настраивая 
камертон всей работы на интерес к неисчер-
паемому многообразию внутреннего мира ка-
нона при всей его внешней строгости и строй-
ности. Нечто механическое, повторяемое, ша-
блонное с первых страниц утверждается как 
прямой саморазумеющийся антипод канона. 
И это очень важная и значимая мысль рабо-
ты. «Если творческая активность затихает, 
процесс создания нового образца приобре-
тает чисто механический характер – значит, 
умирает мировоззрение, которое породило 
эту каноническую систему» [2, с. 25], – пишет 
А. М. Лесовиченко. Сама по себе нарочитая 
бездоказательность этого положения парадок-
сальным с точки зрения обыденной логики, 
но абсолютно естественным с точки зрения 
христианского мировоззрения образом вы-
зывает безоговорочное доверие к автору, в со-
вершенстве владеющему смыслами и катего-
риями предмета своего исследования, к его 
знаниям, мудрости и смелости высказываний.

Особое значение для автора имеют тру-
ды отечественных религиозных мыслителей, 
ученых, исследователей философии искусства, 
среди которых золотые имена А. Ф. Лосева, 
Д. С. Лихачева, Ю. М. Лотмана, С. С. Аве-
ринцева, С. Н. Булгакова, А. В. Карташова, 
князя Евгения Трубецкого, отца Павла Фло-
ренского. Универсальные принципы музы-
кального мышления, разработанные в трудах 
Б. В. Асафьева, Б. Л. Яворского, В. В. Спосо-
бина, Е. В. Назайкинского, М. Г. Арановского, 
Ю. Н. Холопова и др. выдающихся музыко-
ведов прошлого и современности, также со-
ставляют основу единого подхода к рассмо-
трению разнообразных явлений в области 
западно-европейского музыкального канона. 
Множественность философских контекстов 
в их взаимодействии и взаимопроникнове-
нии, кристаллизуясь в некие энергетические 
пучки авторской мысли, высвечивают лучи 
настоящих научных открытий, которые, не-
сомненно, станут основой методологии буду-
щих научных работ и расширят эстетическое 
пространство понимания канона.

Прежде всего, это кульминационная часть 
всей работы, находящаяся в точке «золото-
го сечения» монографии, ее четвертая глава 
«“Экзегетический“ музыкально-культовый 
канон». Можно прогнозировать интересный 
и обширный дискурс, взятый на вооруже-
ние будущими поколениями исследователей 
в связи с введенным новым термином, его 
стремительное «раскавычивание» и самое 
ближайшее и непосредственное введение 
в методологию исследования музыкальной 
культуры. Проникнув вглубь, в сердце, в ядро 
духовного значения канона, автор в одном 
единственном слове – экзегетический – удиви-
тельно емко сконцентрировал его обширный 
семантический потенциал. Хотелось бы также 
добавить, что за этим понятием стоит и пря-
мое православное понимание канона, и харак-
теристика канона как литургического жанра, 
изобретение которого, как известно, принад-
лежит перу великого гимнографа св. Андрея, 
архиепископа Критского. Здесь экзегеза – как 
истолкование библейских преданий через со-



178

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

бытия Нового Завета – становится отправ-
ной точкой для сочинения ирмоса и всех 
последующих тропарей канона, являя собой 
изложение догматического учения Церкви 
и своеобразно синтезируя хронологически 
предшествующие ему жанры: псалмопения 
и кондаки (единение Священного Писания 
и поэтической проповеди).

Безусловным достоинством монографии 
можно считать анализ музыкальной компо-
зиции как средства реализации мировоззрен-
ческой модели в символическом виде. Основ-
ной для автора становится модель позднего 
Средневековья, но культурологический кон-
цептуальный подход к анализу данной мо-
дели может быть проецирован и на область 
всех предыдущих и последующих эпох (Глава 
4). Музыкальное искусство предстает перед 
нами как идеальное воплощение философ-
ских категорий вневременности, внелично-
сти, скоротечности мира. Музыкальный жанр 
трактуется как ментальный ряд музыкального 
сознания [2, с. 157].

Интересной постановке вопросов, не-
стандартному видению и изложению взгля-
дов, введению новых понятий и терминов 
содействуют и составленные автором схемы. 
В частности, одну из схем хотелось бы отне-
сти к числу настоящих откровений и упомя-
нуть, ни много ни мало, как «Бусы времени 
Лесовиченко». В ней классические свойства 
времени – длительность, однонаправленность, 
необратимость и вечность – неожиданно те-
ряют свою динамику и обретают статику 
в точках сотворения и конца времени, в воз-
вратном движении вращающейся спирали 
времени. Интерес представляют также схемы 
соотношения канона, традиции и авторского 
творчества.

Шаг за шагом мы оказываемся у порога 
новых открытий. Авторская мысль подводит 
к ним столь просто и естественно, что они 
воспринимаются как нечто абсолютно акси-
оматичное: «В рамках традиционного твор-
чества по сравнению с каноническим сильнее 
проявляется особенное. Особенное домини-
рует над всеобщим. В каноническом творче-

стве, напротив, сильнее всеобщее…» [2, с. 92]. 
Импровизационность канона закономерно 
предполагает помещение его по ту сторону 
традиции и авторского творчества, а также – 
противопоставление им. И здесь А. М. Ле-
совиченко оставляет множество «вопросов 
без ответа», которые обусловлены самой ди-
алогичностью стиля монографии и высокой 
поэтикой слога.

«В этом вечном импровизационном об-
новлении музыки, основанной на достаточно 
статичном структурном материале, – сущность 
канонической деятельности, ее жизнеспо-
собность, устойчивость» [2, с. 124], – пишет 
А. М. Лесовиченко. Взгляд автора, несомнен-
но, перекликается с идеей Ю. М. Лотмана, 
трактующего каноническое искусство как 
информационный парадокс, где канонический 
текст выступает «возбудителем» [4, с. 319] ин-
формации. Вступая в диалог с исследователем, 
продолжая тщательный анализ аспекта им-
провизации, можно высказать предположе-
ние, что именно конец живого проживания 
и исполнения канона и его абстрактная фикса-
ция переводят канон в разряд традиции; та же 
фиксация нотного текста характерна и для 
авторского творчества. Не ограничение ли 
свободы (импровизации, числа исполните-
лей, метрической, ритмической, интонацион-
ной, фактурообразующей и пр.), собственно, 
и становится одним из факторов удаления 
от общего делания – соборности (в контексте 
православной традиции) и начала светской 
формы жизни музыки? Множество внутрен-
них комментариев, возникающих у читателя 
как сопутствующих мысли автора, развиваю-
щих и подтверждающих его положения, не-
изменно свидетельствуют об актуальности 
и жизненности темы монографии.

Сам стиль монографии А. М. Лесовичен-
ко – удивительно легкий, искренний, созна-
тельно избегающий ложной учености и с лег-
костью подводящий читателя к сложным 
философским проблемам, – закономерно на-
прашивается на сравнение со стилем великого 
А. Ф. Лосева. Анализируя форму изложения 
монографии, далекую от какого-либо мен-



179

⇒  Рецензии

торства и направленную на сотрудничество 
с читателем и совместный с ним поиск исти-
ны, мы видим желание автора максимально 
приблизиться к той синергетической форме 
взаимодействия исследователя и его оппо-
нента, которая возможна только при непо-
средственном живом человеческом общении.

Разговорные краткие реплики-введения 
в новую тему («теперь месса», «панорамиро-
вать» и др.) или резкие характеристики («ка-
нонизация жизнеподобных мимикрий») [2, 
с. 17] очень важны. Они убеждают читателя 
в том, что автор сознательно «пробегает» об-
щие места, стараясь донести до читателя толь-
ко самое глубинное и значимое, максимально 
чутко и бережно относится к интеллектуаль-
ному времени читателя.

В этом контексте хотелось бы поделить-
ся воспоминаниями о личном восприятии 
канонического пространства, в основе кото-
рого лежат две судьбоносные встречи. Пре-
жде всего, – с Верой Борисовной Вальковой, 
у которой автор этой рецензии имела счастье 
слушать курс «Музыкально-теоретические 
системы», будучи студенткой Нижегород-
ской государственной консерватории. Кон-
центрируя общие впечатления, могу сказать, 
что это – спектральное ощущение разноо-
бразия структур (в частности, византийских 
нетемперированных ладов) и представление 
о каноне как об идеальном Строении. С тече-
нием времени первоначальное представление 
о «каноне-Строении» дополнилось невыра-
зимо благотворным ощущением «канона-
Формы», исследуемого и преподаваемого за-
мечательным хормейстером, методистом и ре-
гентом Алексеем Алексеевичем Гвоздецким 
в Гатчине. И вот, прибегая к иносказательной 
форме высказывания, мы вошли в Строение 
(= храм), облеклись в нужную Форму (особую 
форму = униформу = одежду = ризу), но толь-
ко в сей момент началось, собственно, храмо-
вое Действо. И с этим храмовым Действом, 
выразителем синтеза искусств, по мысли отца 
Павла Флоренского, без преувеличения можно 
сравнить монографию Андрея Михайловича 
Лесовиченко.

Стиль изложения требует к себе не вни-
мания и тишины скучающей аудитории, а де-
батов и, возможно, бурных несогласий. Ав-
тор монографии ни в коей мере не избегает 
острых полемичных тем, предлагая читателю 
противоречивые тезисы, а подчас и прово-
цируя на «праведный гнев». Так вопрос «Ин-
тересно, какой был бы путь у европейского 
искусства, окажись арианство доминирую-
щей идеологией?!» [2, с. 71], – скорее всего, 
будет воспринят читателем-христианином 
как дерзкий и откровенный эпатаж. К сло-
ву говоря, число самих вопросов, как знаков 
пунктуации, также говорит о высоком накале 
полемики внутри текста: статистический срез 
подтверждает, что их около семидесяти.

Обращаясь к самой животрепещущей 
проблеме для исследователя – проблеме ми-
ровоззрения художественного творчества, 
автор, в частности, пишет: «С течением вре-
мени музыка приобретает свойства носителя 
информации любого типа, вплоть до сюжет-
ной, вырабатывает средства процессуальности 
и конфликтности. Крайней точкой развития 
такого „самообеспечения“ становится появ-
ление сонатно-симфонического принципа, 
который не имеет никакого отношения к хри-
стианской культовой практике, да и вообще 
достаточно долго никак не соприкасается 
с религиозной идеей, осуществляясь под-
черкнуто в мирской художественной жиз-
ни. Тем не менее, именно здесь определился 
итог действия христианских мировоззрен-
ческих доминант в музыкальном искусстве» 
[2, с. 41]. Разворачивающаяся внутренняя 
полемика не может оставить равнодушным 
никого: ни относящего себя к ряду светских 
музыкантов, ни считающего себя сопричаст-
ным миру культового музыкального искус-
ства; ни тех, кто полностью уверен в том, что 
«именно здесь определился итог действия 
христианских мировоззренческих доминант», 
ни тех, кто глубоко убежден, что «появление 
сонатно-симфонического принципа… не име-
ет никакого отношения к христианской куль-
товой практике», а значит, – и к христианскому 
мировоззрению.



180

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

В нарастающую полемическую волну, ве-
роятно, должны включиться и сторонники 
формирования сонатного цикла как выра-
зителя антирелигиозного (атеистического) 
мировоззрения, подтверждением которого 
выступают те самые законы диалектики, 
которые и определяют конфликтность дра-
матургии. В самом упрощенном варианте – 
на уровне главной и побочной партий – во-
площая в музыке закон единства и борьбы 
противоположностей, на уровне разработки 
тем и качественного тонального сдвига в ре-
призе – переход количественных изменений 
в качественные, и, наконец, на уровне динами-
ки чередования частей – демонстрируя закон 
отрицания отрицания.

С точки зрения христианского мировоз-
зрения, эти законы можно трактовать как 
законы мира сего, в недрах которых, подчас 
болезненным и страшным образом, закаляют-
ся человеческие добродетели. И в этот момент 
нам вновь открывается широчайшее поле пер-
спектив исследования мировоззренческих 
установок, сопряженных с полем музыко-
ведческого анализа формообразования иных 
культовых и светских жанров. С какой пози-
ции рассмотреть статику эпических форм, 
в частности большой строфической формы 
конца XIX в.? Или примеры позднего мини-
мализма в контексте творчества Арво Пярта? 
По каким законам структурируются в форме 
самодостаточные необратимые ритмы Оливье 
Мессиана? Переводя их в плоскость канони-
ческого религиозного мировоззрения это – ги-
потетически – были бы инаковые законы ми-
роздания: закономерность взаимообогащения 
противоположностей при их неслиянности; 
перехода качества в количество, ведь только 
глубокое качественное изменение дает яркий 
количественный всплеск; и, наконец, закон 
восхождения и совершенствования?…

Таким образом, если на диахронном сре-
зе проблема «мировоззренческих доминант» 
сонатно-симфонического цикла весьма уяз-
вима, то и на синхронном срезе она вряд ли 
может быть безоговорочно рассмотрена 
в пользу христианских, если принять во вни-

мание опыт сирийской, армянской, коптской 
и других восточных церквей, а также русскую 
старообрядческую традицию. Немаловаж-
ным аргументом оппозиции христианского 
мировоззрения и сонатно-симфонических 
формообразующих принципов выступает 
и мнение самого автора об устойчивости ми-
ровоззренческих посылов, обеспечивающих 
устойчивость канонической системы [2, с. 91]. 
А также – ранее введенное автором понятие 
«общехристианского культового канона» [2, 
с. 86], переживание которого связано с необ-
ходимостью «„довериться“ музыке, не следить 
за ней, а попытаться „погрузиться“ в нее» [2, 
с. 94], где сама музыка «несет на себе черты не-
подвижности, отсутствия развития» [2, с. 100].

Виртуальный оппонент, несомненно, воз-
разит, что автор подчеркивает последующую 
исторически сложившуюся разность западной 
и восточной ветви христианства, где сама «ме-
тафизичность западного искусства требует 
динамического внешнего изменения вплоть 
до распада изначально заданной системы» [2, 
с. 80]. Но и в этом случае возникает законо-
мерный вопрос: если каноническая система 
обнаружила свой распад, не говорит ли это 
о полной смене мировоззренческой доми-
нанты? И каким образом музыкальный жанр 
«реагирует на изменения мировоззренческих 
доминант» [2, с. 141]: предваряет их появле-
ние, обнаруживает или констатирует? Вновь 
вопрос остается открытым…

Немалая часть книги посвящена осмыс-
лению категории пространства и времени, 
а также – категории «тишины» в музыке, 
поэтому канон А. М. Лесовиченко «дышит» 
и «живет», и «звучит» со страниц монографии. 
Говоря об отношении автора к предмету свое-
го исследования, хочется употребить те самые 
слова (в самом высоком их смысле), которыми 
А. М. Лесовиченко характеризует отношение 
к музыке св. Григория Нисского: «Он скорее 
ощущает, чем осмысливает идейную сущ-
ность» [2, с. 125]. Бытие канона, его истори-
ческая трансформация, оказываются напря-
мую связаны с пространственно-временным 
континуумом, который несет в себе «образ Бо-



181

⇒  Рецензии

жественной вневременности, и образ земного 
движения времени, и образ механистичности 
круговращения… именно образ, а не способ 
вхождения в реальное время» [2, с. 152].

Пожалуй, самое важное, что откроет для 
себя в монографии Андрея Михайловича Ле-
совиченко чуткий ко всему новому читатель, 
научная и светская аудитория, наконец, весь 
мир музыкальной культуры и искусства, это 
вербально невыразимую, неотделимую от ин-
терпретации текста, невероятно огромную 
личную любовь и симпатию автора к кано-
ну. Неслучайно дважды в монографии зву-
чит цитата из труда отца Павла Флоренского 
«Иконостас», в котором канон сравнивается 
с оселком, «на котором ломались ничтоже-
ства и заострялись настоящие дарования» [5, 
с. 76]. Этим высказыванием автор прочерчи-
вает зримую черту, четко отгораживающую 
отечественное понимание канона от запад-
ноевропейской романтической эстетики, 
в которой канон трактовался как «средство, 
сковывающее творческий процесс, а потому 
ретроградное и вредное для художествен-
ного развития» [2, с. 22]. Русская менталь-
ность отражается и в бережном отношении 
автора к специфике восточной нотации как 
к порождению духовно-мировоззренческого 
комплекса [2, с. 49]. Отрадно видеть русский 
перевод «Величит душа моя Господа», часто 
опускаемый исследователями при анализе 
«Magnificat».

Находясь в живом диалоге с автором 
монографии, хотелось бы высказать и неко-
торые возникшие в ходе прочтения мысли, 
затрагивающие самый сложный и самый 
глубокий аспект понимания канона – кано-
на как трансцендентного опыта. Тем более, 
что именно «адекватное выражение сущно-
сти трансцендентного» [2, с. 82] совершенно 
справедливо выделено автором как главная 
цель восточной ветви христианского худо-
жественного творчества. Данный автором 
русский перевод 140 псалма «Да направится 
молитва моя, как фимиам, пред лице Твое…» 
и предваряющие его комментарии [3, с. 63] 
не передают в полной мере великопостное 

состояние песнопения «Да исправится мо-
литва, яко кадило пред Тобою…» и его роль 
и место в литургии Преждеосвященных. Сам 
по себе текст «Да исправится», впрочем, как 
и другие церковно-славянские тексты, мало 
подлежит русскому переводу, так как, соб-
ственно, за каждым словом и выражением 
стоит именно тот семантический контекст, 
который иными словами не может быть 
высказан. В данном случае, согласно одной 
из богословских трактовок, молитва должна 
не просто «направиться», но именно «испра-
виться» со стелющегося по земле рассеянного 
каинова моления на воскуряющуюся ввысь 
авелеву молитву «яко кадило».

Следующее высказывание автора «са-
кральное искусство связано с мистическим 
опытом… творца художественных образов» 
повествует о соотношении сакрального и ми-
стического опыта. Сакральный опыт таин-
ственен, но имеет причинно-следственные 
связи и может быть повторен. Мистический 
опыт – единичен, непредсказуем, непередаваем 
человеческим языком, единственный в своем 
роде. Сакральное искусство может вбирать 
в себя мистический опыт, но проводить пря-
мую параллель можно только в исключитель-
ных и известных случаях (как, например, фи-
гура святого Андрея Рублева). Таким образом, 
деятелем сакрального искусства, по нашему 
глубокому убеждению, выступает не «творец 
художественных образов» (светский худож-
ник), а именно проводник «“застывших“ слеп-
ков» [2, с. 69] сакрального опыта, в том числе 
сакрального опыта музыкального творчества. 
Сакральное искусство самоценно, и, по на-
шему мнению, не может быть рассмотрено 
как являющееся «одним из заместителей соб-
ственно мистики» [2, с. 70].

В заключение хотелось бы сказать не-
сколько слов о восприятии рецензируемого 
научного исследования в «большом време-
ни» (по известному выражению М. М. Бах-
тина). Ретроспектируя к началу нашей ре-
цензии, можно с уверенностью сказать, что 
диалогический контекст монографии Андрея 
Михайловича Лесовиченко «Европейские 



182

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

музыкально-культовые каноны» не имеет 
границ, «уходит в безграничное прошлое 
и безграничное будущее» [1, с. 212]. Само 
исследование проникнуто и окутано той са-
мой «музыкой интонационно-ценностного 
контекста» [1, с. 211], которая может быть 
охарактеризована категорией становления 
как «последнее основание искусства времени» 
[3, с. 323], по мнению А. Ф. Лосева. Замеча-

тельный труд А. М. Лесовиченко находится, 
несомненно, вне оценки современной кри-
тики как выдающееся научное исследование, 
которое всегда будет представлять интерес 
для новых поколений исследователей музы-
кальной культуры, философии искусства, 
искусствоведов, музыкантов-исполнителей 
и всех неравнодушных к истории и практике 
духовного музыкального творчества.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Бахтин М.М. К методологии литературоведения // Контекст-1974: Литературно-теоретические 

исследования. Москва: Наука, 1975. С. 203–212.

2.	 Лесовиченко А.М. Европейские музыкально-культовые каноны / 2-е изд., испр. и доп. Москва: 
Издательство Юрайт, 2020.  223 с.

3.	 Лосев А.Ф. Основной вопрос философии музыки // Лосев А.Ф. Философия. Мифология. Культура. 
Москва: Издательство политической литературы, 1991.  С. 315 – 335.

4.	 Лотман Ю.М. Каноническое искусство как информационный парадокс // Лотман Ю.М. Статьи 
по семиотике культуры и искусства (Серия «Мир искусств»). Санкт-Петербург: Академический 
проект , 2002. C. 314–321.

5.	 Флоренский П.А. (прот. Павел Флоренский) Иконостас. Москва: Искусство, 1994. 254 с.

R e f e r e n c e s
1.	 Bakhtin, M.M. K metodologii literaturovedeniya // Kontekst-1974: Literaturno-teoreticheskie issledovani-

ya [To the methodology of literary criticism // Context-1974: Literary-theoretical research], Moscow: Nau-
ka. 1975.  pp. 203–212. (In Russ.)

2.	 Lesovichenko A.M. Evropejskie muzykal’no-kul’tovye kanony / 2-e izd., ispr. i dop. [European musical and 
cult canons / 2nd ed., rev. and add.] Moscow: Urait. 2020.  223 p. (In Russ.)

3.	 Losev A.F. Osnovnoj vopros filosofii muzyki // Losev A.F. Filosofiya. Mifologiya. Kul’tura. [The main ques-
tion of the philosophy of music // Losev A.F. Philosophy. Mythology. Culture.], Moscow: Izdatel’stvo poli-
ticheskoj literatury. 1991.  pp.315–335. (In Russ.) 

4.	 Lotman Yu.M. (2002). Kanonicheskoe iskusstvo kak informacionnyj paradox // Lotman YU.M. Stat’i po 
semiotike kul’tury i iskusstva (Seriya «Mir iskusstv») [Canonical art as an information paradox // Lotman 
Yu.M. Articles on the semiotics of culture and art (Series “World of Arts”)], St. Petersburg: Akademicheskij 
proekt. 2002.   pp. 314–321. (In Russ.)

5.	 Florensky P.A. (Archpriest Pavel Florensky) (1994). Iconostasis. Moscow: Iskusstvo. 1994.  254 p. (In Russ.)

*

Поступила в редакцию 06.05.2022


