
6

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

СОЦИОКУЛЬТУРНОЕ ПРОСТРАНСТВО 
НАЦИОНАЛЬНОГО ГОСУДАРСТВА В КОНТЕКСТЕ 

ИНТЕРТЕКСТУАЛЬНОГО ПОДХОДА

УДК 81’42 : 008
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-6-14

Н . В .  С и н я в и н а
Московский государственный институт культуры, Химки, Московская область, Российская Федерация 
e-mail: cleo2401@mail.ru    

В . С .  С л е п о к у р о в
Московский государственный институт культуры, Химки, Московская область, Российская Федерация 
e-mail: perviy_prorektor@mgik.org

Аннотация: В статье показаны возможности использования принципов и методов теории интер-
текстуальности при анализе социокультурного пространства национального государства. Вводная 
часть посвящена рассмотрению подходов к трактовке терминов «интертекстуальность» и «ин-
тертекст», обладающих поливариантным значением в зависимости от научной дисциплины (ли-
тературоведение, семиотика и т. д.). Авторы исходят из представления, что интертекстуальность 
выступает одной из важнейших категорий текста, а ее специфической характеристикой является 
нацеленность на выстраивание взаимосвязи каждого текста с другими текстами благодаря при-
сущим им знаково-символическим системам. Далее подчеркивается, что экстраполирование прин-
ципов данного подхода на анализ социокультурного пространства национального государства, 
рассматриваемого как текст/метатекст, эвристично, поскольку позволяет выявить механизм вза-
имодействия между составляющими его (пространство) текстами этно- и региональных культур, 
между присущими им семиотическими системами, установить характер и установить характер 
и рассмотреть результаты их взаимовлияния. Авторы отмечают, что при использовании этого ме-
тодологического приёма целью видится не столько выявление участников коммуникации, сколько 
определение качества взаимосвязей и причин взаимообусловленности межтекстовых и межсеми-
отических систем. Опираясь на метод анализа текстов М. Б. Гаспарова, указавшего в качестве тек-
стопорождающих элементов мотив и след, далее авторы в качестве таковых рассматривают нацио
нальные символы/идеи и язык, религиозный фактор и культурную память. В заключение делает-
ся вывод о том, что трактовка социокультурного пространства национального государства как 
текста сразу ставит перед исследователем конкретные цели и задачи, связанные с выявлением его 

СИНЯВИНА НАТАЛЬЯ ВЛАДИМИРОВНА – доктор культурологии, профессор кафедры культурологии 
Московского государственного института культуры

СЛЕПОКУРОВ ВИТАЛИЙ СЕРГЕЕВИЧ – доктор философских наук, профессор, первый проректор, 
проректор по учебно-методической деятельности Московского государственного института культуры

SINYAVINA NATALIA VLADIMIROVNA – DSc in Cultural Studies, Professor of the Department of Cultural 
Studies

SLEPOKUROV VITALY SERGEEVICH – DSc in Philosophy, Professor, First Vice-Rector, Vice-Rector for 
Educational and Methodological Activities Moscow State Institute of Culture

© Синявина Н.В., Слепокуров В.С., 2022



7

⇒  Теория  и  история культуры

СИНЯВИНА НАТАЛЬЯ ВЛАДИМИРОВНА – доктор культурологии, профессор кафедры культурологии 
Московского государственного института культуры

СЛЕПОКУРОВ ВИТАЛИЙ СЕРГЕЕВИЧ – доктор философских наук, профессор, первый проректор, 
проректор по учебно-методической деятельности Московского государственного института культуры

SINYAVINA NATALIA VLADIMIROVNA – DSc in Cultural Studies, Professor of the Department of Cultural 
Studies

SLEPOKUROV VITALY SERGEEVICH – DSc in Philosophy, Professor, First Vice-Rector, Vice-Rector for 
Educational and Methodological Activities Moscow State Institute of Culture

© Синявина Н.В., Слепокуров В.С., 2022

языковых особенностей, формы и структуры, специфики используемой риторики, что позволяет 
концентрироваться лишь на этих аспектах, не уводя исследование в сторону.

Ключевые слова: интертекстуальность, интертекст, текст, социокультурное пространство, государ-
ство, код.

Для цитирования: Синявина Н.В., Слепокуров В.С. Социокультурное пространство на-
ционального государства в контексте интертекстуального подхода // Вестник Москов-
ского государственного университета культуры и искусств. 2022. №5 (109). С. 6-14. http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2022-5109-6-14

SOCIOCULTURAL SPACE OF THE NATION STATE  
IN THE CONTEXT OF THE INTERTEXTUAL APPROACH 

N a t a l y a  V.  S i n y a v i n a
Moscow State Institute of Culture, Khimki, Moscow Region, Russian Federation 
e-mail: cleo2401@mail.ru    

V i t a l y  S .  S l e p o k u r o v
Moscow State Institute of Culture, Khimki, Moscow Region, Russian Federation 
e-mail: perviy_prorektor@mgik.org

Abstract: The article shows the possibilities of using the principles and methods of the theory of inter-
textuality in the analysis of the socio-cultural space of the national state. The introductory part is de-
voted to the consideration of approaches to the interpretation of the terms “intertextuality” and “inter-
text”, which have a multivariate meaning depending on the scientific discipline (literary criticism, se-
miotics, etc.). The authors proceed from the idea that intertextuality is one of the most important cat-
egories of the text, and its specific characteristic is the focus on building the relationship of each text 
with other texts, thanks to their inherent sign-symbolic systems. It is further emphasized that extrap-
olating the principles of this approach to the analysis of the socio-cultural space of the national state, 
considered as a text/metatext, is heuristic, since it allows us to identify the mechanism of interaction 
between the texts that make up its (space) -ethno- and regional cultures, their inherent semiotic sys-
tems, to establish the nature and results of their mutual influence. The authors note that when using 
this methodological focus, the goal is not so much to identify communication participants, as to de-
termine the quality of relationships and the causes of the interdependence of intertextual and interse-
miotic systems. Based on the method of analyzing the texts of M. B. Gasparov, who indicated motive 
and trace as text-generating elements, the article further examines national language and symbols/
ideas, religious factor and cultural memory. In conclusion, it is concluded that the interpretation of 
the socio-cultural space of the national state as a text immediately sets specific goals and tasks for the 
researcher related to the identification of its linguistic features, form and structure, the specifics of the 
rhetoric used, which allows you to concentrate only on these aspects, without taking the study aside.

Keywords: intertextuality, intertext, text, socio-cultural space, state, code.

For citation: Sinyavina N.V., Slepokurov V.S. Sociocultural space of the nation state in the context of the in-
tertextual approach. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, 
no. 5 (109), pp. 6-14. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-6-14



8

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

Современная гуманитарная наука для 
своих исследований ищет новые способы, 
основой которых выступает системный/ме-
ждисциплинарный подход, позволяющий 
использовать в качестве инструментария раз-
работанные смежными научными областями 
методы. Перспективным для анализа заяв-
ленной проблематики видится обращение 
к концепции Ю. Кристевой, введшей в науч-
ный оборот понятие «интертекст», благодаря 
которому стал возможен переход от «пост-
формализма» (М. М. Бахтин) к теории пост-
структурализма. Основой последнего высту-
пает «представление о всяком современном 
мышлении как о преимущественно «поэти-
ческом», а «онтологизация понятия «текста» 
(«повествования»), ставшего эпистемологи-
ческой моделью реальности как таковой, не-
избежно выдвинула на первый план науку 
о тексте» [6]. В контексте данной парадигмы 
культуру отдельных историко-культурных 
периодов (как и культуру в целом) можно 
трактовать как совокупность/сумму тек-
стов, в которых зафиксированы (вербально 
или не вербально) присущие эпохе модусы 
мышления (мир как «безграничный текст» 
у Ж. Дерриды, «энциклопедия» у У. Эко, «кос-
мическая библиотека» у В. Лейча). Несмотря 
на относительную «молодость» данного под-
хода можно отчасти усмотреть его генетиче-
ские связи с философией И. Канта. Например, 
перефразируя одно из основополагающих 
его понятий и обозначая социокультурное 
пространство национального государства 
как «произведение в себе», можно выделять 
«внутри повествования составляющие его 
единицы» и анализировать «связи между 
ними» [8, с. 7].

Поскольку термины «интертекстуаль-
ность» и «интертекст» поливариантны, а их 
объем и трактовка трансформируемы в зави-
симости от подхода и научной парадигмы, не-
обходимо сделать некоторые уточнения, дабы 
избежать их разноречивых интерпретаций.

Осмысление интертекстуальности как фе-
номена приходится на 1960–1980‑е гг., когда 
в лингвистике и литературоведении обозна-

чился интерес к межтекстовому взаимодей-
ствию. Постепенно в границах данных науч-
ных направлений стала складываться теория 
текста, рассматривающая интертекстуаль-
ность как одну из основополагающих катего-
рий художественного произведения (Р. Барт, 
Е. Е. Бразговская, М. М. Гиршман, А. Б. Есин 
и др.). В качестве теоретико-методологической 
базы интертекстуальности ряд исследовате-
лей указывает на подходы, предложенные Ф. 
де Соссюром (особенно, его теорию анаграмм), 
А. Н. Веселовским (в частности, теорию исто-
рической поэтики), Ю. Н. Тыняновым (его уче-
ние о пародии), а так же – подход к рассмотре-
нию литературного произведения в контексте 
полифоничности и хронотопа М. М. Бахтина. 
Особенно важным оказалось положение Бах-
тина о том, что любой текст (вербальный и не-
вербальный) становится одним из элементов 
системы уже существующих текстов, приоб-
ретая статус интертекста и начиная диалог, 
длительность которого заранее определить 
невозможно. Именно эти идеи оказали воз-
действие на Ю. Кристеву, внедрившую в науч-
ный дискурс не только термин «интертекст», 
но и интертекстуальность «как обозначение 
общего свойства» [14].

Современные исследователи трактуют 
интертекстуальность как одну из важней-
ших категорий текста, специфическим каче-
ством которой выступает ориентированность 
на выстраивание постоянной взаимосвязи 
каждого текста с другими текстами благо-
даря присущим им знаково-символическим 
системам [4]. Другими словами, интертексту-
альность есть «необходимое предварительное 
условие для любого текста» [14] и различных 
видов «текстов в тексте», даже тех, что «с тру-
дом поддаются формализации» [12, с. 48], 
а также – связи, выстраиваемые между ними, 
и механизмы воспроизводства/порождения 
старых/новых текстов, комплекс методов для 
их анализа.

От этих общих замечаний об интертексту-
альности и интертексте и следует оттолкнуть-
ся при анализе социокультурного простран-
ства национального государства.



9

⇒  Теория  и  история культуры

Исторический путь любого государства 
есть процесс уникальный, характеризующийся 
присущей лишь ему темпо-ритмической орга-
низацией, поэтому формирование националь-
ных государств происходило не одномомент-
но. Большая часть европейских националь-
ных государств начинает складываться после 
подписания Мюнстерского и Оснабрюкского 
мирных соглашений в 1648 г. (известных как 
Вестфальский мир), которые юридически 
закрепляли независимость и автономность 
государственной власти на подконтрольной 
ей территории, неделимость и неприкосно-
венность последней для иностранных держав, 
возможность выступать в качестве самостоя-
тельного субъекта в международном диалоге.

Другим процессом, способствующим воз-
никновению национального государства, вы-
ступает осознание собственной идентичности, 
которая формируется не только в результате 
территориального обособления (что приводит 
к выработке национального языка, ценностно-
смысловой системы), но и при обязательном 
внешнем (межэтническом) и внутреннем (вну-
триэтническом) диалоге. Поскольку лишь при 
коммуникации с Другим возникает представ-
ление о себе, создание единого экономического 
и информационного пространства, централи-
зация аппарата управления. Национальному 
государству присуще стремление интегри-
ровать населяющие его территорию этносы. 
Результатом данного процесса должно стать 
появление «народа» (со всем разнообразием 
коннотаций данного термина).

Начиная разговор о национальном госу-
дарстве, исследователь неизбежно сталкивает-
ся с проблемой соотнесения понятий различ-
ных уровней (нация, подразумевающая и эт-
нос, и население, проживающее на территории 
национального государства; народ, государ-
ство, общество – культурный, политический, 
социальный уровень соответственно). Анализ 
состояния современного национального го-
сударства усложняется и процессами глоба-
лизации, нивелирующими государственные 
границы (например, фактическое отсутствие 
таковых между западноевропейскими стра-

нами). Некоторые государства, исходя из того 
или иного фактора (географического, эконо-
мического, ресурсного и пр.), создают различ-
ного типа национальные союзы (например, 
Евросоюз, союзное государство России и Бе-
лоруссии и т. д.). Одним из результатов гло-
бализации следует считать и возникновение 
единого экономического и информационного 
пространства, патронирование и регулирова-
ние которого осуществляется транснациональ-
ными корпорациями, что также способствует 
нивелированию государственных границ.

Использование же принципа интертек-
стуальности (обладающего эвристическим 
потенциалом) в качестве методологической 
основы при анализе социокультурного про-
странства национального государства по-
зволяет выявить механизм взаимодействия 
между составляющими его (пространство) 
текстами этно- и региональных культур, при-
сущим им семиотическим системам, устано-
вить характер и выявить результаты их взаи-
мовлияния. То есть, он направлен не столько 
на установление участников коммуникации, 
сколько на определение качества взаимосвязей 
и причин взаимообусловленности межтек-
стовых и межсемиотических систем. Другими 
словами, данный подход позволяет не толь-
ко выявить составные части данного текста, 
но и попытаться установить его смысловую 
изначальность, которая есть «никоим обра-
зом не прошлое, но скорее будущее (исток как 
цель)» [15, с. 407].

Особенность функционирования тек-
ста связана с продуцированием специфиче-
ского пространства, выступающего местом 
пересечения высказываний, цитат и образов 
из других текстов, систематизация которых 
детерминирована определенным мотивом 
(или идеей). «Это связано с принципиальной 
двойственностью интертекстуальной прак-
тики, которая, с одной стороны, представ-
ляет собой деконструкцию, т. е. вырывает 
знаки из их систем и разрушает их иерархию, 
а, с другой, предполагает реконструкцию, 
стремится к созданию знакового комплекса 
путем установления соответствий» [9, с. 117]. 



10

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

Исходя из сказанного, еще одной характери-
стикой интертекстуальности следует назвать 
нацеленность на перекодирование изначаль-
ного текста. Можно считать, что ей присущ 
«феномен смысловой трансцендентности» [3, 
с. 347], возникающий не как результат сово-
купности аккумулированных в нем смыслов, 
а приобретение этой совокупностью новых 
качественных характеристик, превращающих 
ее в пространстве конкретного текста в систе-
му. Другими словами, результатом взаимос-
вязи различных текстов этно- и региональ-
ных культур, каждый из которых содержит 
определенный смысл и семиотический код, 
становится продуцирование фронтирных зон, 
где и вырабатываются новые смыслы.

В данной ситуации не всегда представ-
ляется возможным установить изначальный 
текст и/или разграничить тексты разных эт-
нокультур, но в отношении национального 
государства это не всегда и требуется. Для его 
эффективного функционирования достаточно 
«видеть» подобные фронтиры и анализировать 
их актуальное состояние, пытаясь соблюдать 
баланс между входящими в его состав этно-
культурами.

Метод анализа текстов, предложенный 
Б. М. Гаспаровым, строится на осмыслении 
мотива как смысло- и текстопорождающего 
элемента. С его точки зрения, мотивом может 
выступать «любой феномен, любое смысловое 
“пятно” – событие, черта характера, элемент 
ландшафта, любой предмет, произнесенное 
слово, краска, звук и т. д.» [2, с. 30–31]. Смыс-
ловое содержание мотива, попадая в простран-
ство инотекста, подвергается трансформации, 
мотив «не остается равным самому себе», а его 
ценность проявляется «лишь в тех неповто-
римых сплавлениях с другими мотивами, ко-
торые возникают в данном сообщении в про-
цессе его осмысливания» [3, с. 335].

Формирующийся интертекст априори на-
делен онтологичностью, поскольку именно она 
детерминирует механизм порождения бытия 
текста благодаря актуальному мотиву (ком-
плексу мотивов)/идее (комплексу идей). «Он-
тологичность подразумевает в данном случае, 

что интертекст конституируется в качестве 
продукта не рецепции разбираемого текста, 
но процесса текстопорождения» [13, с. 6].

Кроме того, с начала ХХ в. одним из важ-
ных элементов бытования национального го-
сударства выступают инфо- и медиа-сфера, 
детерминирующие многие актуальные про-
цессы и оказывающие влияние на его развитие. 
Одним из центральных понятий здесь также 
выступает «интертекст» [14]. В связи с этим 
невозможно рассматривать интертекстуаль-
ность без влияния на нее интермедиальности. 
Можно говорить, что они выступают основопо-
лагающими и взаимосвязанными принципами 
построения национального социокультурного 
пространства, задающими границы продуциру-
емой на их базе официальной/индивидуальной 
идеологии/мифологемы. Под интермедиально-
стью, термином, введенным А. Ханзен-Лёве, 
И. П. Ильин, в частности, подразумевает про-
дуцирование полихудожественного простран-
ства в контексте культуры, основу которого 
составляет художественный метаязык.

Этот подход также важен для рассматри-
ваемой в статье проблематики, поскольку еще 
одна трактовка интермедиальности сводится 
к существованию в пространстве художествен-
ного произведения системы внутритекстовых 
взаимосвязей, основанной на взаимодействии 
различных видов искусства. Подобный подход 
существенно сужает фокус видения и может 
быть использован лишь в отношении конкрет-
ного художественного текста. Под метаязыком 
в данном случае следует иметь в виду наци-
ональный язык как одно из главных средств 
межтекстовой-межкультурной коммуникации 
и выработки единого семиотического кода.

Итак, мотивами/смысловыми «пятнами» 
для формирования национального социокуль-
турного пространства выступают националь-
ный язык, национальные символы/идеи, единая 
религия, культурная память как собирание.

Национальный язык
Говоря о национальном языке, не сле-

дует забывать тезис постструктуралистов 
о недопустимости объяснения особенностей 



11

⇒  Теория  и  история культуры

национального мышления лишь его детер-
минированностью спецификой языка (его 
грамматических форм и категорий), на кото-
ром настаивали структуралисты (в частности, 
Э. Бенвенист). С точки зрения постструктура-
листов, взаимосвязь грамматической систе-
мы – способа мышления – миропонимания 
в контексте национальной культуры имеет 
более сложную природу.

Для возникновения интертекстуальности 
необходим единый семиотический код, вы-
ступающий основой для культурного диалога 
входящих в него текстов этно- и региональных 
культур. Одним из доминантных кодов в дан-
ной ситуации, безусловно, выступает нацио-
нальный язык. Утверждение, что становление 
сознания связано с речью, бесспорно, а значе-
ние слова можно трактовать как фиксирован-
ную функцию [11]. Ассоциативные цепочки, 
выстраиваемые в этом случае обладающими 
единым кодом участниками диалога, способ-
ствуют более точному восприятию передава-
емого текста.

Национальные символы/идеи
Помимо национального языка следует 

указать и на необходимость формирования 
комплекса символов-маркеров, способству-
ющих идентификации – как государства, так 
и его граждан (герб, гимн, государственный 
флаг, паспорт и пр.). Искусство и медиа-сфера 
способствуют их закреплению в массовом со-
знании. Для этого процесса характерно взаи-
мовлияние различных видов художественной 
культуры и медиа-сфер, что приводит к меж-
семиотическим взаимосвязям, усложняющим 
содержание общенациональных символов. 
Нередко и они, и их визуальный образ бази-
руются на присущих данной культуре тради-
циях и канонах: имеющий длинную историю 
серп в гербе СССР; двуглавый орел в гербе 
современной России и т. д. Это приводит 
к продуцированию новых знаний через уже 
известные представления («текст в тексте»). 
Этот процесс способствует саморефлексии 
государства как системы, снятию напряжения 
между различными социальными группами 

(особенно на начальном этапе формирования 
государства), возникновению целостности 
и, наконец, национального самосознания, что 
происходит лишь в тот момент, когда нация 
«делает себя объектом собственного воспри-
ятия» [1, с. 27]. Отражением национального 
самосознания может выступать националь-
ная идея, аккумулирующая представление 
нации о собственных национальных интере-
сах и единстве. Э. В. Ильенков отмечал, что 
«в виде идей всегда выражают себя разные 
потребности, созревшие внутри социального 
организма» [5, с. 87]. Ш. де Голль, в частности, 
подчеркивал, что лидер Франции должен оли-
цетворять «некую идею о Франции».

Таким образом, национальная идея-текст 
способствует структурированию других тек-
стов, отсеивая все, что вступает с ней в кон-
фронтацию. То есть она задает вектор раз-
вития, становясь основой для консолидации 
общества и построения моделей его развития 
в будущем.

Единая религия
Одним из смыслообразующих элементов 

для формирования единого европейского со-
циокультурного пространства до определенно-
го момента выступал и религиозный фактор. 
Входившие в состав европейских средневе-
ковых государств (в том числе, и на Руси) 
племена принимали христианство, которое 
в контексте выбранной методологии следует 
трактовать как текст с определенным семи-
отическим кодом, детерминировавшим все 
сферы жизни общества. Более того, возник-
новение Священной Римской империи немец-
кого народа справедливо считают попыткой 
восстановления древнеримской цивилизации, 
но с опорой на новое христианское мировоз-
зрение. Через призму новой религии выстра-
ивались взаимоотношения с соседними на-
родами, христианство выступало идентифи-
кационным маркером в установлении границ 
«свой – чужой». По мере вхождения в состав 
средневековых европейских государств на-
родов с иной религиозной принадлежностью 
(в частности, мусульман в Испании или Казан-



12

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

ского и Крымского ханств в России, но чаще 
всего язычников) происходило и постепен-
ное перерастание дихотомии «свой – чужой» 
в «свой – другой». Эти трансформационные 
процессы были часто связаны и с ориентиро-
ванностью центра на сохранение этнического 
компонента во входящем в его состав новом 
тексте-культуре. В дальнейшем проводилась 
политика, направленная на ассимилирование 
и включенность сначала местной, этнически 
отличной от титульной нации, элиты, а по-
том и населения региона в целом в общегосу-
дарственное социокультурное пространство 
с сохранением религиозной принадлежности.

Культурная память как собирание
В данном случае есть смысл обратиться 

к теории нарратива, или повествования (Ж.-Ф. 
Лиотар, Ф. Джеймсон), исходящей из идеи воз-
можности познания мира лишь в виде литера-
турного дискурса, рассказа/истории о нем. На-
пример, начальному этапу собирания русских 
земель часто были присущи только косвенные 
отношения с соседствующими племенами/на-
родами/территориями; непосредственные кон-
такты случались, но они, как правило, были 
кратковременными и не всегда успевали пере-
расти в диалог. То есть можно говорить о том, 
что вариативность видения и интерпретация 
жизни соседних племен/государств были 
детерминированы историко-культурными 
характеристиками эпохи (в частности, недо-
статочность осведомленности об их жизни). 
Интерпретацию же в контексте сказанного 
следует трактовать как автономный, самобыт-
ный текст (представление), продуцирование 
которого происходит в границах существую-
щей ценностно-нормативной системы.

К одному из неотъемлемых компонентов 
памяти необходимо отнести след, трактовка 
которого также вариативна (чаще всего его 
рассматривают как знак, символ, код). Несмо-
тря на смысловую многозначность, его априор-
ность признается всеми подходами, поскольку 
след – как элемент памяти – всегда аккумулиру-
ет и конституирует соотнесенность временных 
периодов, выступает элементом структуриро-

вания истории (малой/частной и большой/
всемирной). Более того, этот знак/символ/код 
пространственен, а, следовательно, наделен 
хронотопичностью и темпоральностью.

Таким образом, коллективную память 
можно рассматривать как текст, основанный 
на системе следов, актуализация которых де-
терминирована конвенциональными схемами, 
выработанными в данном сообществе.

Итак, функциональная значимость рассмо-
тренных мотивов/смысловых пятен заключается 
в стремлении стереть границу, возникающую 
как результат столкновения полюсов любой 
дуальности (прежде всего, дихотомии «свой – 
чужой» в пространстве национального государ-
ства) и мешающую интеграционным процессам 
во всех сферах жизнедеятельности государ-
ства. То есть, «идея оппозитивного различия 
(difference) должна уступить место идее разли-
чения (differance), инаковости», благодаря чему 
возникает основа для сосуществования «мно-
жества не тождественных друг другу, но вполне 
равноправных» текстов/смыслов в пространстве 
общенационального текста [7, с. 37].

Подводя итог, необходимо подчеркнуть, 
что, несмотря на многозначность понятий 
«интертекстуальность» и «интертекст», ис-
пользование данной методологии для анализа 
социокультурного пространства национально-
го государства представляется, тем не менее, 
возможным. Даже несмотря на позицию ряда 
исследователей, полагающих, что общество 
и его история не могут рассматриваться как 
текст. Их опасения связаны с тем, что при по-
добном прочтении исчезает субъект (творче-
ский субъект, субъект как автор текста и пр.). 
Однако современное социокультурное знание 
выделяет коллективного (группа, «социаль-
ный организм», «общественная совокупность» 
и пр.) и индивидуального (личность) субъекта 
человеческого действия [10]. В связи с этим 
следует говорить о возможности построения 
двух взаимосвязанных между собой подходов, 
каждый из которых будет дополнять друг дру-
га. Кроме того, история науки демонстрирует, 
как правило, коллегиальность в выработке 
той или иной доктрины, что, бесспорно, лишь 



13

⇒  Теория  и  история культуры

усиливает эвристичность рассматриваемого 
подхода, поскольку нация есть явление кол-
лективное. Открытие, особенно в естествен-
нонаучных направлениях, действительно часто 
связано лишь с конкретной личностью, однако 
в дальнейшем происходит расширение знания 
о нем и имя первооткрывателя оказывается на-
чальным звеном в цепочке ученых следующих 
поколений (например, закон Ньютона – Рихма-
на, открытие бозона Хиггса и кварков, давших 
возможность окончательно сформироваться 
Стандартной модели в 2000–2010‑х гг.).

Таким образом, интертекстуальность 
детерминирована концептами «текст», «за-
имствование тем/сюжетов», «текстовый пере-
вод», а ее качественными характеристиками 
выступают полифонизм и хронотопичность. 
Знаково-символические системы можно счи-
тать универсальными при формировании он-
тологической картины мира. Особенно успеш-

но это проявляется при анализе невербальных 
символических форм. Если социокультурное 
пространство трактовать как текст, то перед 
исследователем встают уже четко сформули-
рованные задачи, связанные с выявлением его 
языковых особенностей, формы и структуры, 
специфики используемой риторики. На сле-
дующем этапе представляется необходимым 
провести анализ его синтаксической системы, 
поскольку она демонстрирует не только озна-
чаемое, но благодаря последнему артикулирует 
семио- и концептосферу. Кроме того, смысло-
вая интерпретация текста социокультурного 
пространства национального государства 
коррелирует с контекстом общемирового 
пространства, что позволяет объяснить как 
специфичность предлагаемой интерпретации, 
звучащей извне или изнутри, так и выявить 
схожесть/различие характеристик локального 
текста и общемирового.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Абельс Х. Интеракция, идентичность, презентация. Введение в интерпретационную социологию. 

Санкт-Петербург: Издательство «Алетейя», 2000. 272 с. 

2.	 Гаспаров М. Б. Литературные лейтмотивы. Очерки русской литературы XX века. Москва: Наука, 1994. 
303 с.   

3.	 Гаспаров М. Б. Язык, память, образ. Лингвистика языкового существования. Москва: Новое 
литературное обозрение, 1996. 352 с.

4.	 Застела К. С. Интертекстуальность как составляющая художественного текста // Известия Российского 
государственного педагогического университета им. А. И. Герцена, 2009. № 101. С. 197–200.

5.	 Ильенков Э.В. Философия и культура. Москва: Политиздат, 1991. 464 с.

6.	 Ильин И.П. Постструктурализм. Деконструктивизм. Постмодернизм [Электронный ресурс] // URL: 
https://royallib.com/book/ilin_ilya/poststrukturalizm_dekonstruktivizm_postmodernizm.html   

7.	 Косиков Г. К. Ролан Барт — семиолог, литературовед // Барт Р. Избранные работы: Семиотика: Поэтика. 
Москва: Прогресс, 1989. С. 3–45. 

8.	 Кристева Ю. Избранные труды: Разрушение поэтики. Москва: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2004. 656 с.  

9.	 Лахманн Р. Память и литература. Интертекстуальность в русской литературе XIX-XX веков / Пер. с нем. 
А.И. Жеребин. Санкт-Петербург: «Петрополис», 2011. 400 с.

10.	 Маркарян Э.С. Избранное. Наука о культуре и императивы эпохи. Москва: Издательство «ЦГИ Принт», 
2014. 656 с.

11.	 Петренко В.Ф. Основы психосемантики. 2-е изд. Санкт-Петербург: Питер, 2005. 480 с. 

12.	 Пьеге-Гро Н. Введение в теорию интертекстуальности / Пер. с фр.; Общ. ред. и вступ. ст. Г.К. Косикова. 
Москва: Издательство ЛКИ, 2008. 240 с.



14

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

13.	 Смирнов И. П. Порождение интертекста (Элементы интертекстуального анализа с примерами из 
творчества Б.Л. Пастернака). Санкт-Петербург: Санкт-петербургский государственный университет, 
1995. 193 с.

14.	 Степанов Ю.С. «Интертекст», «интернет», «интерсубъект»: к основаниям сравнительной концептологии 
[Электронный ресурс] // URL:  http://abuss.narod.ru/Biblio/stepanov1.htm  

15.	 Флоренский П. А. У водоразделов мысли / Комм. С. Аверницева. Москва: «Правда», 1990. Т. 2. 447 с.

16.	 Ханзен-Лёве А. Интермедиальность в русской культуре: От символизма к авангарду / пер. с нем. Б.М.  
Скуратова, Е.Ю. Смотрицкого. Москва: Издательство Российского  государственного гуманитарного  
университета, 2016. 450 с.

R e f e r e n c e s
1.	 Abels H. Interaction, identity, presentation. Introduction to Interpretive Sociology. St. Petersburg: Publish-

ing house “Aleteya”, 2000. 272 p. (In Russ.)

2.	 Gasparov M. B. Literary leitmotives. Essays of Russian literature of the XX century. M.: Nauka, 1994.  303 
p. (In Russ.)

3.	 Gasparov M. B. Language, memory, image. Linguistics of linguistic existence. M.: New Literary Review, 
1996. 352 p. (In Russ.)

4.	 Zastela K. S. Intertextuality as a component of a literary text // Izvestia of the Russian State Pedagogical 
University. A. I. Herzen University, 2009. No. 101. pp. 197–200. (In Russ.)

5.	 Ilyenkov E.V. Philosophy and culture. M.: Politizdat, 1991. 464 p. (In Russ.)

6.	 Ilyin I.P. Poststructuralism. Deconstructivism. Postmodernism [Electronic resource] // URL: https://royal-
lib.com/book/ilin_ilya/poststrukturalizm_dekonstruktivizm_postmodernizm.html (In Russ.)

7.	 Kosikov G. K. Roland Bart – semiologist, literary critic // Bart R. Selected works: Semiotics: Poetics. M.: 
Progress, 1989. pp. 3–45. (In Russ.)

8.	 Kristeva Y. Selected works: The Destruction of poetics. M.: ROSSPEN, 2004. 656 p. (In Russ.)

9.	 Lachmann R. Memory and literature. Intertextuality in Russian literature of the XIX-XX centuries / Trans. 
from German A.I. Zherebin. St. Petersburg: “Petropolis”, 2011. 400 p. (In Russ.)

10.	 Markarian E.S. Favorites. The science of culture and imperatives of the epoch. M.: Publishing House “CGI 
Print”, 2014. 656 p. (In Russ.)

11.	 Petrenko V.F. Fundamentals of psychosemantics. 2nd ed. St. Petersburg: Peter, 2005. 480 p. (In Russ.)

12.	 Piege-Gro N. Introduction to the theory of intertextuality / Trans. from French; General ed. and the intro-
ductory article by G.K. Kosikova. M.: LKI Publishing House, 2008. 240 p. (In Russ.)

13.	 Smirnov I. P. Generation of intertext (Elements of intertextual analysis with examples from the work of B.L. 
Pasternak) / I.P. Smirnov. S-Pb.: St. Petersburg State University, 1995. 193 p. (In Russ.)

14.	 Stepanov Y.S. “Intertext”, “Internet”, “intersubject”: to the foundations of comparative conceptology [Elec-
tronic resource] // Izvestiya Akademii Nauk / Gl. ed. V.M. Gatsak. RAS. Department of Literature and 
Language // URL: http://abuss.narod.ru/Biblio/stepanov1.htm (In Russ.)

15.	 Florensky P. A. At the watersheds of thought / S. Avernitseva’s Comment. M.: “Pravda”, 1990. Vol. 2.  447 p. (In Russ.)

16.	 Hansen-Levet A. Intermediality in Russian culture: From symbolism to the avant–garde / translated from 
German by B.M. Skuratov, E.Y. Smotritsky. M.: Publishing House of RSUH, 2016. 450 p. (In Russ.)

*

Поступила в редакцию 22.08.2022

ДУБИН РАДИК ШАМИЛЕВИЧ – аспирант кафедры культурологии факультета государственной культурной 
политики Московского государственного института культуры

DUBIN RADIK SHAMILEVICH – doctoral student of Department of Cultural Studies, Faculty of State Cultural 
Policy, Moscow State Institute of Culture

© Дубин Р.Ш., 2022


