
71

⇒  Художественная культура

ПЕРФОРМАТИВНОСТЬ  
В СОЦИОКУЛЬТУРНОМ КОНТЕКСТЕ XX ВЕКА

УДК 7.0119
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-3107-71-76

С . В .   Ж а в о р о н к о в а
Московский государственный институт культуры, Химки, Московская область, Россия 
e-mail: zh.sofya2016@yandex.ru

Аннотация: В статье анализируется перформативность в контексте ХХ века. Мы опираемся на по-
нимание перформативных практик как факторов, влияющих на творческое восприятие в современ-
ной социокультурной реальности. Помимо этого, перформативное искусство влияет на коммуника-
цию, на способ взаимодействия со зрителем. Исходя из этого, мы полноправно выходим на диало-
гическую функцию перформанса. Несмотря на то, что актор в перформативной коммуникации как 
бы обезличен, он несет определенную идею, впоследствии определяя себя не только как актера-дей-
ствующего, но и как полноценную фигуру-субъекта в перформативном пространстве. Перформанс 
доступен и вполне легко реализуем в творческой сфере, именно поэтому каждый день мы наблюда-
ем, как кто-то совершает перформативные акты. Но все ли они наделены именно художественной 
составляющей? Перформанс тесно связан с обществом и с событиями, происходящими в мире. Как 
правило, художник в перформативной коммуникации выступает главным звеном, но он не проносит 
свою личность через контекст произведения. Он предлагает зрителю почувствовать себя художни-
ком и, благодаря этому, выходит на социальный аспект в своем творчестве.  По обозначенным при-
чинам, перформативные практики – поле исследования, которое заслуживает особого внимания.

Ключевые слова: перформанс, перформативный поворот, визуальный образ, визуальная культура, 
социальные коммуникации, культурные коммуникации.

Для цитирования: Жаворонкова С.В. Перформативность в социокультурном контексте ХХ века 
// Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2022. №3 (107). 
С. 71‑76. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-3107-71-76

PERFORMATIVITY IN THE SOCIOCULTURAL 
CONTEXT OF THE 20TH CENTURY

S o f i a  V.  Z h a v o r o n k o v a
Moscow State Institute of Culture, Khimki City, Moscow Region, Russian Federation 
e-mail: zh.sofya2016@yandex.ru

ЖАВОРОНКОВА СОФИЯ ВАДИМОВНА – выпускник магистратуры кафедры культурологии факультета 
государственной культурной политики Московского государственного института культуры, Химки, 
Московская область, Россия

ZHAVORONKOVA SOFIA VADIMOVNA – Undergraduate at the Department of Culturology, the Faculty of 
State Cultural Policy, the Moscow State Institute of Culture, Khimki City, Moscow Region, Russian Federation

© Жаворонкова С.В., 2022



72

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

Abstract: The article analyzes performativity in the context of the 20th century. In this article, we define per-
formative practices as a factor influencing creative perception in modern sociocultural reality. In addition, 
performance art affects communication, the way of interacting with the viewer, and from this we rightfully 
enter the dialogic function of performance. Despite the fact that the actor in performative communication 
is, as it were, impersonal, he carries a certain idea, subsequently defining himself not only as an actor-actor, 
but also as a full-fledged figure-subject in a performative space. Performance is accessible and quite easy to 
implement in the creative field, which is why every day we watch someone perform performative acts. But 
are they all endowed with an artistic component? Performance is closely connected with society and with 
events taking place in the world. As a rule, the artist acts as the main link in performative communication, 
but he does not carry his personality through the context of the work. He invites the viewer to feel like an 
artist and, thanks to this, enters the social aspect in his work. For the reasons indicated, performative prac-
tices are a field of study that deserves special attention.

Keywords: performance, performative turn, visual image, visual culture, social communications, cultural 
communications.

For citation: Zhavoronkova S.V. Performativity in the socio-cultural context of the twentieth century. The 
Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 3 (107), pp. 71-76. (In 
Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-3107-71-76

Современная культура в огромной степе-
ни состоит из визуальных образов и знаков, 
которые сопровождают каждого из нас с пер-
вых дней жизни, репрезентируя нормативные 
и ценностные модели, создавая социальную 
мифологию. В этом насыщенном поле смыслов 
перформативные практики обращают к себе 
все большее внимание. Для анализа этого про-
цесса необходимо рассмотреть перформатив-
ность как феномен в двух срезах: как явление 
социальное и как явление художественное.

Социогуманитарному знанию присущи 
тенденции к интеграции различных дисци-
плин и одновременно обращение к глубокой 
дифференциации категориально-понятийного 
аппарата [4, c. 76]. Явление перфоманса наи-
более полно отражается в теориях, разрабо-
танных в XX в., и являющих собой рефлексию 
на социальные, политические, техногенные 
и др. события повседневной действитель-
ности. Наравне с лингвистическим (1960–
1970 гг.) и визуальным (1980–1990 гг.) пово-
ротами, определившими методологию и новые 
методы исследования, многие области совре-
менного гуманитарного знания испытывают 
влияние перформативного поворота.

Термин «перформативный» был пред-
ложен английским философом, логиком 
Дж. Остином в рамках курса лекций, посвя-

щенных философии языка в 1955 г., «Как со-
вершать действия при помощи слов» [8, c. 15]. 
Автор предлагает данный неологизм, образо-
ванный от глагола toperform (англ. – представ-
лять, осуществлять, исполнять) и существи-
тельного action (англ. – действие) как краткую 
форму «…перформативного предложения 
или высказывания…» [8, c. 25], где процесс 
производства высказывания также является 
осуществлением действия. Вышесказанное 
позволяет предполагать, что в таком случае 
происходит не просто говорение.

Философ провел различие между перфор-
мативным высказыванием и констатирую-
щим. Ключевой функцией последних является 
констатация, то есть описание уже существу-
ющего состояния или утвержденного факта, 
которые являются истинными или ложными. 
В то время как перформативные высказы-
вания служат для осуществления действия. 
Придерживаясь данной концепции, можно 
говорить, что перформативные высказыва-
ния влекут за собой действия, которые они 
называют, вне зависимости от результата. Так, 
перформатив может влиять на контекст по-
вседневной действительности, создавать соци-
альную, коммуникативную, межличностную 
ситуацию, которая приводит как к локальным, 
так и к глобальным событиям и последствиям 



73

⇒  Художественная культура

в зависимости от контекста. Примером такого 
перформативного взаимодействия могут слу-
жить объявление войны, завещание, принесе-
ние клятвы, присяги и др., где перформатив 
и соответствующее ему действие, соотносится, 
то есть осуществляется, посредством речево-
го акта. Так, принесение клятвы невозможно 
без произнесения текста; в таком смысле пер-
форматив является автореферентным, то есть 
указывает на выполняемое им же действие, 
помимо этого также формируя действитель-
ность, о которой говорят.

Понятия перформативности и перфор-
мативных актов в рамках научного дискурса 
активно использовались в теориях, связан-
ных с философией языка, лингвистикой и се-
миотикой. Н. Хомский в 1957 г., ввел схожее 
с термином «перформатив» понятие «лингви-
стический перформанс». Лингвист, по анало-
гии разграничения понятий «язык» и «речь», 
представленных Ф. де Соссюром как отноше-
ние структуры и коммуникации, противопо-
ставляет «компетенцию» и «употребление», 
где последнее соотносится с английским per-
formance. В работе «Язык и мышление» Хом-
ский проводит фундаментальное различие 
между компетенцией (знанием своего языка 
говорящим – слушающим) и употреблением 
(реальным использованием языка в конкрет-
ных ситуациях). Только в идеальном случае 
употребление является непосредственным 
отражением компетенции. В представлении 
Н. Хомского, «язык» является не структурой, 
но системой процессов, которые обладают 
абстракцией, а лингвистический перформанс 
есть практическая реализация такой абстракт-
ной системы в конкретной ситуации. По мне-
нию философа, такая языковая реализация 
в определенном случае наделена обширным 
творческим потенциалом в условиях огра-
ниченности изобразительных и вербальных 
средств; наиболее ярким примером служат 
дети, которые проявляют феноменальные воз-
можности в творчестве и лингвистике.

Рассмотренные выше теории относятся 
к лингвистике и философии языка, где предло-
женный термин «перформатив» в дальнейшем 

применим как модель уже не относящихся 
к лингвистике операций. Понятие «речевого 
акта» расширяется и трансформируется как 
«язык в действии», «языковая игра», «упо-
требление» и в конечном итоге – как наибо-
лее употребляемый в современном дискурсе 
термин – перформативный акт. В данном кон-
тексте можно говорить, что перформативный 
акт является универсальной единицей симво-
лической коммуникации, включающей в себя 
не только особенности речевого акта, но и те-
лесные, пространственные, материальные, 
духовные и др., аспекты, которые задействуют 
различные знаково-символические системы 
в рамках процесса сигнификации.

Параллельно понятие «перформатив-
ность» в 1988 году вводит американский 
философ Дж. Батлер. Занимаясь, прежде 
всего, исследованиями гендерной идентич-
ности, автор в статье «Перформативные акты 
и гендерная конструкция: эссе по феномено-
логии теории феминизма» утверждала, что 
гендерная идентичность, в частности, как 
и идентичность вообще, не является предо-
пределённой с точки зрения онтологии или 
биологии, но формируется под влиянием со-
циокультурной действительности (культуры), 
которая, по Дж. Батлер, является «перформа-
тивной» [13, c. 270–282]. Ключевым аспектом 
в расхождении понятия «перформативность» 
у Дж. Батлер и Дж. Остина является то, что 
Дж. Батлер относила его, прежде всего, к те-
лесным действиям, а не к речевым актам, как 
Дж. Остин. Смещение доминанты с речевых 
актов на телесные действия привело Дж. Бат-
лер к исследованию феноменологических ус-
ловий, в которых происходит воплощение. 
Дж. Батлер опиралась на труды французско-
го философа М. Мерло-Понти, который рас-
сматривал тело человека как структурный 
элемент восприятия, имеющий способность 
к воплощению, то есть обладающий способ-
ностью к реализации определенных процес-
сов культуры и истории. Дж. Батлер, в свою 
очередь, интерпретировала процесс создания 
идентичности как процесс воплощения. Таким 
образом, интерпретация процесса перформа-



74

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

тивного создания идентичности, заключен-
ная в процессе воплощения, также является 
обусловленной различными социальными 
условиями. Согласно исследовательнице, ин-
дивидуум и общество не способны полностью 
контролировать процесс воплощения, так как 
индивидуум не обладает абсолютной свобо-
дой при выборе способа воплощения и, как 
следствие, и в выборе идентичности; но и об-
щество не имеет возможности осуществлять 
тотальный контроль. Однако общество может 
регламентировать, навязывать условия, при-
менять санкции для тех воплощений, которые 
не соответствует доминирующей в повседнев-
ности норме, хотя предотвратить локальные 
новообразования полностью невозможно. 
Формирование идентичности Дж. Батлер 
сравнивает с постановкой театрального 
произведения, где в зависимости от виде-
нья режиссера и актера одна и та же пьеса 
(роль) может приобретать множественное 
воплощение. То есть воплощение происходит 
с учетом авторских ремарок и интерпрета-
ций, следовательно, и воплощение гендерной 
идентичности происходит по аналогии с теа-
тральными постановками с учетом индивиду-
альных особенностей и определенных рамок 
интерпретации. Таким образом, в тело может 
быть заложен определенный культурный код, 
наполненный смыслом и предусматривающий 
различные интерпретации.

Теорию перформативности, представ-
ленную Дж. Батлер с акцентом на телесные 
процессы воплощения, можно считать цен-
ным дополнением к лингвистической теории 
Дж. Остина. В результате тенденций, описан-
ных в теориях ученых, можно проследить вли-
яние культурных и научных парадигм на ис-
кусство – образование новых художественных 
форм «перформанс-арт», «акционизм», где 
прослеживаются схожие со спектаклем черты 
[12, c. 45]. По своей сути «перформативный 
поворот» – это стирание границ между раз-
личными видами искусства (между простран-
ственными, временными и пространственно-
временными), вследствие чего все действо 
превращается в своего рода спектакль.

Перформативный поворот способство-
вал изменениям в структуре и подходах вну-
три знания, представляя собой противовес 
доминирующим системам академического 
знания, в рамках которых в 1980‑е гг. начала 
развиваться группа дисциплин нового гума-
нитарного знания (далее – НГЗ). Ключевым 
фактором, отличающим НГЗ от академическо-
го, является отрицание метафоры «мира как 
текста» и призыв к метафоре «мира как мно-
жественных перформативных актов или дей-
ствий, в которых мы принимаем участие» [5, c. 
50]. НГЗ подразумевает под собой исследова-
ние культуры в рамках междисциплинарных 
подходов, постоколониальных изысканий, из-
учения и анализа этноса и этничности, гендер-
ных исследований, а также разработку новых 
теорий постгуманистической парадигмы с об-
ращением к «не-человеческому» («turntonon-
human»). Таким образом, благодаря перфор-
мативному повороту, происходит смещение 
постмодернистских трендов, апеллирующих 
к языку, дискурсу, знаку, тексту и репрезента-
ции по отношению к действующему субъекту, 
где субъектом могут выступать артефакты, 
технофакты, экофакты [13, c. 226].

Следует понимать, что перформативный 
поворот не отменяет значимость исследова-
ний, посвященных анализу образа в работах 
структуралистов и постструктуралистов, 
которые основаны на текстуальном или ико-
нографическом изучении, а дополняет их, 
смещая вектор внимания с общих культурно-
исторических форм рефлексии, делая акцент 
на коммуникативность, диалогичность, вов-
леченность и включенность исследователя 
не только в конкретный объект исследова-
ния, но и в общий контекст социокультурной 
действительности. Перформативный подход 
позволяет рассматривать культурные фено-
мены не только как описание содержания 
знаков, символов, образов, но как конкрет-
ный материальный акт. Для подобных актов 
определяющими компонентами являются сила 
воздействия и успешность (описанные и кон-
цептуализированные в теории речевых актов 
Дж. Остина, соотносящиеся с иллокутивным 



75

⇒  Художественная культура

и перлокутивным эффектом), они отвечают 
за передачу информации и значения в различ-
ных социокультурных условиях при помощи 
медиа и культурных техник.

Перформативность как культурный про-
цесс во многом подкрепляется художествен-
ной культурой. Особенно явно данная тен-
денция прослеживается у творцов XX века, 
в поисках новых средств выразительности 
и воплощений.

Что значит для искусства быть «перфор-
мативным»? Экспансивный характер перфор-
мативности как концепции в недавних иссле-
дованиях искусства XXI века часто расходится 
со значением этого термина в лингвистике.

В современной художественной культу-
ре сложилось большое многообразие пер-
формативных практик, которые проявили 
себя в самых разных сферах, обретая разные 
формы и актуализируя различные проблемы. 
Сложилось множество концепций перфор-
манса, в разработке которых участвовали как 
зарубежные, так и отечественные художники. 
Феномен перформативности стал предметом 
анализа для многих современных исследо-
вателей. Проблемой является высокая сте-
пень терминологической неопределенности. 

Под понятием «performaceart» часто имеется 
в виду и хэппенинг, и акционизм, и социаль-
ный театр, и имерсивные практики. Перфор-
манс является полноправной единицей со-
циокультурной коммуникации, искусством, 
транслирующим связи в обществе, и в неко-
тором смысле выстраивающей их.

Перформанс как феномен социокуль-
турной коммуникации отражает социальные 
аспекты, процессы, происходящие в обществе. 
Художник-перформер в процессе создания 
перформанса берет на себя важную миссию: 
он должен чувствовать, как изменяется мир, 
и способы транслирования происходящего 
в мире. Перформанс – это наиболее совре-
менный вид искусства (ввиду «одноразово-
сти» и «сиюминутности» происходящего). 
Именно поэтому мы воспринимаем его как 
то, что случается «здесь и сейчас», даже когда 
смотрим видеозапись перформанса. Возмож-
но, иногда создание перформативных актов 
полноправно выходит за рамки «своего» вре-
мени, актуализируясь сразу для нескольких 
поколений, осуществляя на практике концепт 
М. М. Бахтина «большое время». «Большое 
время» соотносится с выходом на глобальные 
пространственно-временные уровни.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Бахтин М. Вопросы литературы и эстетики. Исследования разных лет. Москва: Художественная 

литература. 1975. 810 с.

2.	 Бахтин М. Искусство и ответственность. К философии поступка. Автор и герой в эстетической 
деятельности. Проблема содержания, материала, формы в словесном художественном творчестве. 
Киев: NEXT, 1994. 420 с.

3.	 Бахтин М. Эстетика словесного творчества. Москва: Искусство, 1979. 415 с.

4.	 Крейдлин Г. Невербальная семиотика: Язык тела и естественный язык. Москва: Новое литературное 
обозрение, 2004. 518 с.

5.	 Кузнецов М. От перформативности к виртуальной реальности и Vice Versa// NewMediaLogia. Москва: 
Центр современного искусства Сороса, 1996. 70 с.

6.	 Лотман IO. Статьи по семиотике искусства. Санкт-Петербург: Академический проект, 2002. 429 с.

7.	 Лотман Ю. Структура художественного текста. Москва: Искусство, 1970. 359 с.

8.	 Остин Дж. Как совершать действия при помощи слов // пер. с англ. Макеевой Л. Б., Руднева В. П. / 
Москва Идея-Пресс: Дом интеллектуальной книги, 1999. 135 с.

9.	 Остин Дж. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. 
Москва: Прогресс, 1986. 25 с.



76

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

10.	 Подорога В. Эпоха Corpus’a?// Нанси Ж.-Л. Corpus. Москва: Ad Marginem, 1999. 225 с.

11.	 Проблемы синтеза в художественной культуре. Москва: Наука, 1985. 286 с.

12.	 Репрезентации телесности. Сборник научных статей/ Составитель и ответственный редактор 
Г. И. Зверева. Москва: РГГУ, 2003. 350 с.

13.	 Butler J. Performative Acts and Gender constitution: an essay in Phenomenology and Feminist theory 
// Performing Feminisms: Feminist Critical Theory and Theatre / ed. by Sue-Ellen Case. Baltimore. London, 
1990. P. 282.

R e f e r e n c e s
1.	 Bakhtin M. Questions of Literature and Aesthetics. Researches of different years. Moscow: Fiction. 1975. 

810 p.(In Russ)

2.	 Bakhtin M. Art and responsibility. To the philosophy of action. Author and hero in aesthetic activity. The 
problem of content, material, form in verbal art. Kyiv: NEXT, 1994. 420 p. (In Russ)

3.	 Bakhtin M. Aesthetics of verbal creativity. Moscow: Art, 1979. 415 p. (In Russ)

4.	 Kreidlin G. Non-verbal semiotics: Body language and natural language. Moscow: New Literary Review, 
2004. 518 p. (In Russ)

5.	 Kuznetsov M. From Performativity to Virtual Reality and Vice Versa // NewMediaLogia. Moscow: Soros 
Center for Contemporary Art, 1996. 70 p. (In Russ)

6.	 Lotman IO. Articles on the semiotics of art. St. Petersburg: Academic project, 2002. 429 p. (In Russ)

7.	 Lotman Yu. The structure of a literary text. Moscow: Art, 1970. 359 p. (In Russ)

8.	 Austin J. How to perform actions with the help of words // trans. from English. Makeeva L. B., Rudneva V. P. 
/ Moscow Idea-Press: House of Intellectual Books, 1999. 135 p. (In Russ)

9.	 Austin J. Word as action // New in foreign linguistics. Issue. 17: Theory of speech acts. Moscow: Progress, 
1986. 25 p. (In Russ)

10.	 Podoroga V. The era of Corpus?// Nancy J.-L. corpus. Moscow: Ad Marginem, 1999. 225 p. (In Russ)

11.	 Problems of synthesis in artistic culture. Moscow: Nauka, 1985. 286 p. (In Russ)

12.	 Representations of corporality. Collection of scientific articles / Compiled and editor-in-chief G. I. Zverev. 
Moscow: RGGU, 2003. 350 p. (In Russ)

13.	 Butler J. Performative Acts and Gender constitution: an essay in Phenomenology and Feminist theory 
// Performing Feminisms: Feminist Critical Theory and Theatre / ed. by Sue-Ellen Case. Baltimore. London, 
1990. P. 282.

*

Поступила в редакцию 20.06.2022

НЕТРЕБА ЕЛИЗАВЕТА СЕРГЕЕВНА – аспирант, доцент, Челябинский государственный институт 
культуры, Уральский государственный архитектурно-художественный университет

NETREBA ELIZAVETA SERGEEVNA – post-graduate student, associate professor, «Ural State University of 
Architecture and Art»

© Нетреба Е.С., 2022


