
19

⇒  Философия и теория культуры

К.Д. КАВЕЛИН «О ЗАДАЧАХ ИСКУССТВА»: 
ГЕРМЕНЕВТИЧЕСКИЙ НАСТРОЙ  

ИСТОРИКА-ПОЗИТИВИСТА
УДК  930.85
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-1105-19-25

Е . Е .  М и х а й л о в а
Тверской государственный технический университет, Тверь, Российская Федерация 
e-mail: mihaylova_helen@mail.ru

Аннотация: Представлены взгляды русского мыслителя, историка К.Д. Кавелина на задачи 
искусства.  В интенции Кавелина, искусство, как и другие формы культуры, например, наука, 
философия, история, право, следует рассматривать в контексте «умственного строя» общества. 
Показано, что, будучи позитивистски настроенным исследователем, Кавелин ратует за метод 
понимания, т.е. объяснения, погруженного в особую историко-культурную и психологическую 
ситуацию. Сделан вывод о том, что мысль Кавелина, скорее, неосознанно, движется в триединстве 
герменевтического круга: «художник – текст – публика» и обратно «публика – текст – художник». 
В рефлексии Кавелина, «художник» – это не только живописец, но и любой другой представитель 
искусства; соответственно, «текст» – это картина, музыкальное произведение, пьеса, книга  
и т.д. В рефлексии Кавелина, диалог художника и публики базируется на принципе постоянного 
«перепрочтения» текста с целью обретения нового понимания жизни. 

Ключевые слова: К.Д. Кавелин, культура, искусство, наука, герменевтика, художник, 
художественное произведение, публика.

Благодарности: Работа выполнена при поддержке гранта РФФИ «Университетская философия  
в Санкт-Петербурге: опыт просопографического исследования» № 20-011-00071. 

Для цитирования: Михайлова Е.Е. К.Д. Кавелин «О задачах искусства»: герменевтический 
настрой историка-позитивиста // Вестник Московского государственного университета культуры  
и искусств. 2022. № 1 (105). С. 19-25. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-1105-19-25

K.D. KAVELIN «ON THE OBJECTIVES OF ART»:  
THE HERMENEUTICAL ATTITUDE OF A POSITIVIST HISTORIAN  

E l e n a  E .  M i k h a i l o v a
Tver State Technical University, Tver, Russian Federation 
e-mail: mihaylova_helen@mail.ru

Abstract: We show the views of the Russian thinker, historian K.D. Kavelin on the goals of art. In Kavelin’s 
intention, art, being a form of culture, should be considered in the context of the “mental structure” of 
the society. It is shown that, being a positivist-minded researcher, Kavelin stands up for the method of 

МИХАЙЛОВА ЕЛЕНА ЕВГЕНЬЕВНА – доктор философских наук, профессор, профессор кафедры 
психологии и философии Тверского государственного технического университета

MIKHAILOVA ELENA EVGENEVNA – DPhil, Full Professor, Professor at the Department of Psychology and 
Philosophy, Tver State Technical University

© Михайлова Е. Е., 2022



20

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

Потребность в философской рефлексии 
метода понимания возникла сразу же с мо-
мента зарождения герменевтики. Однако осо-
бую актуальность эта интеллектуальная про-
цедура приобрела тогда, когда герменевтика 
вышла за пределы филологического знания  
и стала проникать в методологические пласты 
общегуманитарного познания. К настоящему 
времени оригинальным примером служит 
понимание текста на платформе перспекти-
визма Ницше [1]; раскрытие текстов, несущих 
на себе печать панэстетизма [7]; прочтение 
сказки как системы символических смыс-
лов [5] и многие другие версии процедуры 
интерпретации.

Цель статьи – рассмотреть взгляды рус-
ского мыслителя второй половины XIX века, 
историка-позитивиста Константина Дми-
триевича Кавелина на искусство как форму 
умственного строя общества. Выражение 
«умственный строй» появилось в ряде позд-
них работ философа, среди которых статья 
«О задачах искусства» (1878). Впервые этот 
факт был подмечен П.С. Гуревичем. «В этом 
понятии русский философ не только стре-
мился отразить состояние философского 
мышления в России, но и пытался показать 
особенности российского менталитета», – 
пишет он [2, с. 132]. Содержательно понятие 
«умственный строй», по Кавелину, означает, 
что в коллективном сознании людей суще-
ствует некое образование психологических 

установок, философских мнений, интересов, 
представлений и ощущений. Вместе взятые, 
они характеризуют мыслительную атмосферу 
российского общества. Солидаризируясь с рас-
суждениями Гуревича, добавим, что Кавелина 
интересовали самые разнообразные формы 
культуры – история, право, философия, на-
ука, этика, верования, искусство. И каждая 
форма по-своему вписывалась в его понятие 
умственного строя общества.

В интенции Кавелина, искусство следу-
ет рассматривать в контексте «умственного 
строя» российского общества 70-80-х го-
дов XIX века. Статья «О задачах искусства» 
была опубликована им в журнале «Вестник 
Европы» в 1878 году. Впоследствии Д.А. Кор-
саков, составитель собраний сочинений Каве-
лина, включил ее в 3-й том, озаглавленный как 
«Наука, философия и литература: исследова-
ния, очерки и заметки» (СПб., 1899). Данную 
статью Кавелин посвятил русскому художнику 
Николаю Александровичу Ярошенко. По фор-
ме изложения текст выглядит как запись трех 
разговоров – с самим художником (о важно-
сти мнения публики); со знатоком живописи  
(о личных переживаниях и правдивости авто-
ра текста); с ученым (о пользе науки и искус-
ства). Первый разговор проходит рефреном 
сквозь весь текст, символизируя, тем самым, 
герменевтический «круг», в логике которого 
движется мысль Кавелина. Охват тем, которые 
поднимаются в статье, достаточно широк: за-

understanding, i.e. explanation, immersed in a special historical, cultural and psychological situation. It 
is shown that Kavelin’s thought, without even realizing, moves in the trinity of the hermeneutic circle: 
“artist - text - public” and vice versa “public - text - artist”. In Kavelin’s reflections, an “artist” is not only  
a painter, but also any other representative of art; accordingly, a “text” is a painting, a piece of music, a play, 
a book, and so on. In Kavelin’s reflections, the dialogue between the artist and the public is based on the 
principle of constant “re-reading” of the text in order to gain a new understanding of life.

Keywords: K.D. Kavelin, culture, art, science, hermeneutics, artist, piece of art, public.

For citation: Mikhailova E.E. K.D. Kavelin “On the objectives of art”: the hermeneutical attitude of a 
positivist historian. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022,  
no. 1 (105), pp. 19-25. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-1105-19-25



21

⇒  Философия и теория культуры

мысел и личные переживания автора; мнение 
и образованность публики; художественное 
творчество и ремесло; наука и искусство. Ма-
териал выстроен так, что с очередным «раз-
говором» начатая ранее тема приобретает 
свежую тональность и поднимается на но-
вый уровень личностного миропонимания. 
Последуем и мы логике этих трех разговоров.

Первый разговор

Статья начинается с разговора между ху-
дожником и историком о важности мнения 
публики. Ярошенко говорит Кавелину, что 
«вы – публика, на которую картина, музы-
ка, пьеса производит известное впечатление.  
Ну и напишите о ваших впечатлениях» [3,  
с. 1175]. В ответ Кавелин высказывает сомне-
ние, правомерен ли он, как простой, неподго-
товленный зритель, высказывать свое мнение. 
Оно может быть сказано невпопад или может 
оказаться невежественным. Какова же польза 
от ошибочного мнения? 

Художник возражает историку, он  
не согласен с такой позицией. И делится рас-
суждениями о том, что у творческих людей 
есть два способа обратной связи: с одной 
стороны, – это судьи (критики, теоретики), 
с другой – публика (посетители выставки, 
читатели, слушатели, зрители). Професси-
ональных критиков немного, и они важны 
как компетентные собеседники. Другое дело 
публика – это тысячи голосов и взоров, кото-
рые могут демонстрировать разные модели 
поведения: говорить, смотреть и слушать  
с участием или, наоборот, реагировать мол-
ча, оставаться безучастными или даже вы-
сказывать свой протест. Иными словами, 
критики для художника – это некий стандарт 
вкуса, моды, репутации и, что немаловаж-

но, возможность потенциальных доходов;  
а публика – это камертон, к которому следует 
волей-неволей прислушиваться, желательно 
избегая такой крайности, как «идти на пово-
ду» у публики или «угождать» общественному 
мнению.

В ходе разговора становится очевидным, 
что Кавелин озадачен словами собеседника 
о том, что публика не должна молчать, и что 
даже вздорные и невежественные высказы-
вания для художника важны и интересны. 
Впечатленный, он задает тональность своей 
новой статьи так: «Я задумался. Публика – это 
нечто очень разнокалиберное, неспетое. Из нее 
раздаются тысячи голосов и ни один не похож 
на другой. В каком же смысле ее впечатления 
могут быть полезны художнику, служить делу 
искусства? Эта мысль стала меня занимать» 
[3, с. 1177]. 

Спустя некоторое время разговор между 
«симпатичным художником» [так Кавелин 
дружески именует Ярошенко – Е.М.] и истори-
ком продолжился. К этому времени Кавелин, 
как историк, привыкший работать с фактами, 
много думал о предназначении художествен-
ного творчества, пытался облачить свои мысли 
в аргументированно оформленные выводы. 
На вопрос художника о том, решился ли он 
передать на бумаге свои художественные впе-
чатления, Кавелин ответил: «Из написанного 
ничего не выходит… прийти к какому-нибудь 
выводу, заключению – признаюсь, очень бы 
хотелось; но его-то мне и не удалось добиться. 
Так мое писание и осталось неоконченным» 
[3, с. 1203].

Историк признается, что после первого 
разговора с художником он задался двумя 
вопросами. Первый вопрос: какие факторы 
вызывают реакцию зрителя на художествен-
ное произведение? Второй вопрос: как дви-
жется познавательный процесс от первого 



22

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

впечатления до формирования целостного 
представления о картине? В поисках ответа  
на эти вопросы Кавелин стал часто посещать 
выставки, спектакли, делать заметки. Но ре-
зультаты интенсивной интеллектуальной 
работы не обрадовали его. В разговоре он 
признается художнику в своих сомнениях: 
«То, что есть, меня не удовлетворяет, и я до-
вольно ясно и отчетливо могу определить, 
почему я им недоволен; но как только начи-
наю обдумывать и захочу формулировать, что 
бы могло меня удовлетворить в искусстве, я 
ничего не могу схватить, кроме неподдаю-
щихся формуле отвлеченных мыслей и общих 
стремлений» [3, с. 1204]. Художник в ответ 
предлагает ему все-таки высказаться, чтобы 
дать возможность другим оценить озвучен-
ные им рассуждения: «Если окажется, что 
в ваших мнениях нет ничего нового и по-
лезного, – это вас заставит вновь обдумать 
ваши взгляды и дать вашим мыслям другое 
направление; а найдется, что вы правы, – тем 
лучше для вас» [3, с. 1205]. Такие слова явно 
демонстрируют герменевтическую позицию 
художника.

Как видно из разговора, историк Кавелин 
приходит к пониманию того, что даже самое 
грамотное аргументированное объяснение 
оказывается бессильным перед постижени-
ем тайны искусства. Позитивистски настро-
енный исследователь далек от идеализации 
возможностей научного знания. Он неодно-
кратно повторяет, что наука не всесильна, она  
не способна полностью объяснить замысел 
художника. Исследователь может ошибить-
ся, неправильно объяснить факт, зачастую 
перенося свои внутренние представления  
на внешний мир явлений. Ошибку можно 
исправить, но нельзя искоренить само про-
тиворечие между душевными потребностями  
и их объяснением [4, с. 145].

Второй разговор

Гуляя по выставкам в размышлениях  
о задачах искусства, Кавелин фиксировал  
у себя два состояния: «распахнувшееся сердце» 
и «критическую работу ума» [3, с. 1179]. Эти 
состояния перетекали одно в другое, менялись 
местами, по очереди вступали в свои права,  
но никогда не ощущались одновременно. 
Личные переживания зрителя и правдивость 
текста (в данном случае – картины) – эти 
темы стали предметом разговора историка 
с приятелем, который слыл знатоком живо-
писи. Приведем два примера, иллюстрирую-
щих разную реакцию Кавелина как зрителя  
на правдивость текста художника. Восприни-
мая картину И.Ф. Репина «Бурлаки на Волге», 
Кавелин признается, что и мысль художника, 
и ее исполнение производят на него сильное 
впечатление. Поражают не только персона-
жи, но и река, и песчаный берег в вечернем 
освещении. «Припомнились стихи Некрасо-
ва; припомнилось многое из передуманного,  
из того, что не раз давило грудь и сжимало 
сердце», – говорит своему собеседнику Каве-
лин [3, с. 1182]. В столь безотрадном сюжете 
узнавалась правда жизни, сложность судьбы 
каждого персонажа. В данном случае правди-
вость текста совпадала с личными пережи-
ваниями Кавелина как зрителя. Впечатления 
оказались настолько сильным, что их даже 
не омрачила информация, любезно подска-
занная приятелем-знатоком, о разного рода 
технических ошибках художника.

Другой пример, с той же выставки, де-
монстрирует обратный эффект от художе-
ственного произведения. Здесь правда жизни 
не трогает Кавелина как зрителя. Речь идет  
о картине, название которой и имя художника 
специально им не указываются. На полот-
не изображены два помещика средней руки 



23

⇒  Философия и теория культуры

и староста, приведший им для развлечения 
невинных крестьянских девушек. Кавелин 
признается, что в фигурах, в выражениях лиц, 
в обстановке – во всем чувствуется рука масте-
ра, что все выразительно и сюжетно. Однако 
ему не нравится сам замысел картины. Каве-
лин оценивает его как «пустой либерализм». 
«Я не люблю, – замечает он, – когда художник 
излагает своим произведением какую-нибудь 
сентенцию – политическую, религиозную, 
научную или нравственную, – все равно: ил-
люстрировать правило совсем не дело искус-
ства; на это есть наука или публицистика» [3, 
с. 1183]. В данном случае, считает Кавелин, 
художник не прочувствовал время. Крепост-
ное право было отменено почти двадцать лет 
назад. И для критически мыслящего зрителя 
сюжет с помещичьими гаремами уже выгля-
дел односторонним, утратившим остроту во-
проса о крестьянском бесправии. Таким же 
односторонним мог бы выглядеть не только 
негативный, но даже и позитивный сюжет  
из крепостного прошлого, например, зари-
совка о том, как помещик помогает своим 
крестьянам-погорельцам. 

Следует признать, что здесь Кавелин 
вступает на сомнительную стезю о степени 
значимости события. Все дискуссии о цен-
ности исторического факта еще впереди, еще  
не написан труд Г. Риккерта «Науки о природе  
и науки о культуре» (1899). И все же, несмотря 
на это, суждения Кавелина понятны: худож-
ник должен не только выражать свои чувства,  
но и «воспроизводить жизнь, действитель-
ность, какова она есть» [3, с. 1183]. Однако, 
при всей очевидности, такая позиция выгля-
дит далеко небесспорной. Возникает вопрос, 
куда, например, в таком случае, поместить 
сказочно-мифологические сюжеты или личные 
фантомы самого художника? Таким образом, 
вопрос о личных переживаниях художника 

и правде жизни справедливо остается для 
Кавелина (равно как и для современного зри-
теля/читателя – Е.М.) открытым, не имеющим 
очевидного ответа.

Третий разговор

Третий разговор состоялся между Кавели-
ным и его приятелем, считающимся поборни-
ком достижений науки. Собеседник выдвигал 
два суждения о сомнительной пользе искусства. 
Первый аргумент оппонента состоял в том, 
что искусство бесполезно и затраты на него 
бессмысленны. Тогда как все виды деятельность 
ученых «производительны, потому что резуль-
татом их всегда бывает какое-нибудь полезное 
для человека открытие или применение, – то 
телеграф, то пароход, то машина, уменьшаю-
щая труд или сохраняющая жизнь людей» [3, 
с. 1185]. Кавелин выдвигает контраргумент, 
говоря о том, что потребности выражать раз-
личные душевные переживания, например, 
радость, грусть, тоску, ласку и  т.д., – эти по-
требности имманентно присущи человеку с са-
мых ранних времен, они столь же велики, как 
необходимость удовлетворять голод и жажду. 
Второй аргумент ученого приятеля сводился 
к тому, что искусство не несет практической 
нагрузки. Кавелин с удивлением парирует: «Че-
ловек, по-вашему, должен только производить 
и фабриковать полезные вещи»? [3, с. 1187]. 
Если от музыки будет спориться дружная рабо-
та, а картина или театральная пьеса будет учить 
зрителя тому, что делать и как делать, то смысл 
искусства исчезнет. Неужели искусство должно 
быть поучительным и нравоучительным? Каве-
лин признается, что от пылкости его вопросов 
собеседник замялся. Развивая далее мысль, он 
приходит к выводу: можно быть противником 
какого-либо направления в искусстве, но нельзя 



24

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

отрицать в целом значимость художественного 
творчества, т.к. оно помогает обретать смыслы 
на основе субъективного представления о дей-
ствительности [3, с. 1188].

В этом же разговоре Кавелин продолжает 
отвечать на вопросы, которыми задался сразу 
же после первого знакомства с художником. 
Почему художественное произведение нра-
вится, не нравится или оставляет равнодуш-
ным? Как движется мысль зрителя/читателя 
от полученного извне впечатления до момента 
понимания замысла художника. Ответ на пер-
вый вопрос плотно связывается с состоянием 
умственного строя, с общепринятыми взгля-
дами на искусство, с предпочтениями к тем 
или иным темам, с нравами и традициями, 
укрепленными в обществе. 

Если предположить, что собеседник Каве-
лина – не конкретное, а собирательное лицо, 
то в спор оппонентов явно вписывается диалог 
из, пожалуй, самого популярного в это время 
романа И.С. Тургенева «Отцы и дети»:

– Порядочный химик в двадцать раз по-
лезнее всякого поэта, – перебил Базаров.

– Вот как, – промолвил Павел Петрович и, 
словно засыпая, чуть-чуть приподнял брови. 
– Вы, стало быть, искусства не признаете? ...

– Искусство наживать деньги, или нет 
более геморроя! – воскликнул Базаров с пре-
зрительной усмешкой [6, с. 161-162].

Отвечая на второй вопрос о том, как 
осуществляется процесс восприятия худо-
жественного произведения, переходящий  
в его понимание, Кавелин использует потенци-
ал молодой науки психологии. «Итак, мы соб-
ственно воспроизводим не действительность,  
а наши представления о действительно-
сти…», – рассуждает он [3, с. 1189]. И как исто-
рик-позитивист, со свойственным ему полива-
риантным видением процесса познания, Ка-
велин перечисляет факторы, воздействующие  

на восприятие художественного произведения. 
Национальная принадлежность, природные 
условия, совокупность обстоятельств, жизнен-
ные традиции, индивидуальные особенности 
творца, вкусовые предпочтения зрителя/чи-
тателя – эти и многие другие обстоятельства 
делают бесконечно разнообразным процесс 
понимания искусства. Разнообразие представ-
лений важно для искусства, убежден Кавелин 
[3, с. 1190]. Разноголосица мнений, с одной 
стороны, может означать интерес публики 
к замыслу художника, к особенностям манеры 
его творчества; с другой стороны, она может 
быть полезной для самого художника, жела-
ющего взращивать в себе терпимость к плю-
рализму усмотрений и пожеланий публики.

Как видим, Кавелин представляет искус-
ство в трех значениях: во-первых, как форму 
культуры со своими особыми знаково-сим-
волическими средствами постижения мира; 
во-вторых, как выражение «умственного строя» 
(образованность, нравы и традиции); в-тре-
тьих, как социальное действие, направленное 
на понимание человека и обновление его жиз-
ни. Мыслитель критикует взгляд на искусство 
исключительно с точки зрения его полезности. 
По его мнению, искусство не должно учить и, 
тем более, поучать. Кавелин настаивает на важ-
ности личных переживаний самого худож-
ника, а также его публики. «Наш театр, наша 
литература, наши художественные выставки, 
наши музыкальные произведения выражают 
тот же разброд чувств и помыслов, какие видим 
и в образованных слоях русского общества» 
[3, с. 1202]. Следуя рассуждениям Кавелина, 
резонно признать всю концептуальную палитру 
герменевтического круга: ценность личных пе-
реживаний художника, «разнотравье» мнений 
публики, значимость «перепрочтения» текста и, 
на основе обоюдной рефлексии, радость нового 
постижения мироощущения и понимания. 



25

⇒  Философия и теория культуры

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1. Губман Б. Л. Герменевтическая доминанта перспективизма Ф. Ницше // Наука без границ: синергия 

теорий, методов и практик: материалы Международной научной конференции / отв. ред.  
О. К. Ирисханова. Москва : Московский лингвистический государственный университет, 2020.  
С. 125-127. 

2. Гуревич П. С. Умственный строй как тема К. Д. Кавелина // Вестник Калмыцкого университета. 2017. 
№ 3 (35) С. 132-139. 

3. Кавелин К. Д. О задачах искусства // К. Д.  Кавелин. Собрание сочинений в 4 томах. Т.  3. Санкт-
Петербург : Тип. М. М. Стасюлевича, 1899. С. 1175-1219.

4. Михайлова Е. Е. К.  Д. Кавелин о «встрече» новых смыслов философии, истории и психологии // 
Вестник Тверского государственного университета. Серия: Философия. 2019. № 1 (47). С. 141-147.

5. Рыбас А. Е. Философия русской сказки // Вече. 2016. № 28. С. 113-129.
6. Тургенев И. С. Отцы и дети // И. С. Тургенев. Записки охотника; Отцы и дети: Роман. Лесков Н. С. Леди 

Макбет Мценского уезда; Очарованный странник; Левша; Тупейный художник. Островский А. Н. 
Пьесы / пред. и комм. В. И. Коровина. Москва : Детская литература, 1981. 735 с. С. 143-302.	

7. Шибаева М.  М. Феномен панэстетизма в ракурсе герменевтики // Понимание и рефлексия  
в образовании, культуре и коммуникации. Сборник научных трудов / отв. ред. Н. Ф. Крюкова. 
Тверь: Издательство Тверского государственного университета, 2006. С. 264-267.

R e f e r e n c e s
1. Gubman B. L. Hermeneutic dominant of perspectivism F. Nietzsche. Science without borders: synergy of 

theories, methods and practices: materials of the International scientific conference. Moscow: Moscow 
State Linguistic University, 2020. Pp. 125-127. (In Russ.)

2. Gurevich P.S. Mental structure as a theme of K.D. Kavelin. Russian Journal of Philosophical Sciences = Filosofckie 
nauki. 2017, no. 3 (35), pp. 132-139. (In Russ.)

3. Kavelin K. D. On the tasks of art. Collected works. In 4 volumes, volumes 3. St. Petersburg: Type. 
M. M. Stasyulevich, 1899. Pp. 1175-1219. (In Russ.)

4. Mikhailova E. E. K. D. Kavelin about the “meeting” of new meanings of philosophy, history and psychology. 
Russian Journal of Philosophical Sciences = Filosofckie nauki. 2019, no. 1 (47), pp. 141-147. (In Russ.)

5. Rybas A. E. Philosophy of the Russian fairy tale. Veche. 2016, no. 28, pp. 113-129. (In Russ.)
6. Turgenev I. S. Fathers and children. Moscow : Children’s Literature, 1981. 735 p. Pp. 143-302. (In Russ.)
7. Shibaeva M. M. The phenomenon of pan-aestheticism from the perspective of hermeneutics. Understanding 

and reflection in education, culture and communication. Collection of scientific papers. Tver: Tver State 
University Publishing House, 2006, pp. 264-267. (In Russ.)

Поступила в редакцию 09.02.2022

*


