
65

⇒  Теория  и  история культуры

МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ПОДХОДЫ 
К ИССЛЕДОВАНИЮ РУССКОГО МИРА 
В КУЛЬТУРФИЛОСОФСКОМ АСПЕКТЕ

УДК 1(091) 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2025-3125-65-76

Ю . В .  К о т
Московский государственный институт культуры, 
Химки, Московская область, Российская Федерация, 
e-mail: kotkot_76@mail.ru

Е . Л .  К у д р и н а
Московский государственный институт культуры, 
Химки, Московская область, Российская Федерация, 
e-mail: kudrina_1955@mail.ru 

Аннотация. В статье представлены ключевые подходы к интерпретации феномена «русского 
мира» в культурфилософском аспекте: цивилизационный, лингво-семиотический, религиозно-
философский, социокультурный и  критико-либеральный (идеологически обусловленный). 
Показано, что интеграция данных подходов (в первую очередь, цивилизационного и религиозно-
философского) позволяет глубже понять природу русского мира как цивилизационной 
общности, основанной на уникальных ценностях. Сформулированы принципы комплексного 
культурфилософского анализа русского мира. Показано, что смысл понятия «русский мир» 
во  многом зависит от  контекста и  интерпретатора, поэтому основным принципом его 
исследования является ценностно-ориентированный анализ. Авторы подчеркивают, что 
необходимо определять уровень анализа: русский мир как идеальная модель (идея, идеология, 
ценности), либо как эмпирическая реальность (сообщества, политики). Принципиально 
важно применять компаративистику: сравнение с  другими цивилизационными концептами 
(«исламский мир», «англосаксонский мир» и т. п.) поможет высветить уникальность русского мира.

Ключевые  слов а :  рус ский мир,  ме тодология,  цивилиз а ция,  Ро с сия,  ценно с ти.

Для цитирования: Кот Ю. В., Кудрина Е. Л. Методологические подходы к исследованию русского 
мира в культурфилософском аспекте // Вестник Московского государственного университета 
культуры и искусств. 2025. №3 (125). С. 65–76. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2025-3125-65-76

КОТ ЮРИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ – и. о. декана факультета медиакоммуникаций и аудиовизуальных 
искусств, Московский государственный институт культуры

КУДРИНА ЕКАТЕРИНА ЛЕОНИДОВНА – доктор педагогических наук, профессор кафедры педагогической 
теории и практики социально-культурной деятельности, директор Научного центра РАО на базе 
МГИК, Московский государственный институт культуры

KOT YURI VLADIMIROVICH – Dean of the Faculty of Media Communication and Audiovisual Arts,  
Moscow State Institute of Culture

KUDRINA EKATERINA LEONIDOVNA – DSc in Pedagogy, Professor at the Department of Pedagogical Theory 
and Practice of Social and Cultural Activity, Director of the RAE Scientific Center on the basis of MSIC, 
Moscow State Institute of Culture

© Кот Ю. В., Кудрина Е. Л., 2025



66

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2025 ♦ 3 (125) май – июнь ⇒

«Русский мир» – многозначный концепт, 
используемый для обозначения особого 
культурно-цивилизационного пространства, 
геополитической доктрины и религиозно-
исторической идеи, подразумевающей объе-
динение русскоязычного населения по всему 
миру. При этом данное понятие не имеет од-
нозначного определения: разные мыслите-
ли и исследователи вкладывают в него свой 
смысл, отражая тем самым его сложность 
и многогранность. Исторически термин «рус-
ский мир» восходит к временам Древней Руси. 
В XIX веке идея русского мира проявлялась 
в схожих понятиях: драматург А. Н. Остров-
ский понимал под ним «духовную общность 
православных христиан», а  славянофилы 
вместо него говорили о «русском духе» и со-
борности, тогда как философы В. Соловьёв 
и Н. Бердяев развивали концепт «русской 

идеи». Таким образом, уже более двух столе-
тий в русской мысли формируется представ-
ление об особом духовно-историческом пути 
России – русском мире, который воплощает 
уникальные ценности, историческое предна-
значение и цивилизационную самобытность 
русского народа.

В  новейшее время интерес к  феноме-
ну русского мира существенно возрос, как 
в академической среде, так и в общественно-
политическом дискурсе. Концепция «Рус-
ского мира» с 1990‑х годов трактуется как 
культурно-историческая идея о наднацио-
нальном сообществе, призванная объеди-
нить разделенные русскоязычные общины 
и  диаспоры. При этом, начиная с  2000‑х 
годов, данный концепт получил развитие 
и в качестве внешнеполитической доктри-
ны, и как инструмент «мягкой силы» России. 

METHODOLOGICAL APPROACHES TO THE STUDY OF THE 
RUSSIAN WORLD IN THE CULTURAL-PHILOSOPHICAL ASPECT

Yu r i  V.  K o t
Moscow State Institute of Culture 
Khimki, Moscow Region, Russian Federation, 
e-mail: kotkot_76@mail.ru

E k a t e r i n a  L .  K u d r i n a
Moscow State Institute of Culture 
Khimki, Moscow Region, Russian Federation, 
e-mail: kudrina_1955@mail.ru 

Abstract. The article presents key approaches to interpreting the phenomenon of the “Russian world” in the 
cultural-philosophical aspect: civilizational, linguo-semiotic, religious-philosophical, socio-cultural and 
critical-liberal (ideologically conditioned). It is shown that the integration of these approaches (primarily 
civilizational and religious-philosophical) allows for a deeper understanding of the nature of the Russian 
world as a civilizational community based on unique values. The principles of a comprehensive cultural-
philosophical analysis of the Russian world are formulated. It is shown that the meaning of the concept of 
the “Russian world” largely depends on the context and the interpreter, so the main principle of its study 
is value-oriented analysis. The authors emphasize that it is necessary to determine the level of analysis: the 
Russian world as an ideal model (idea, ideology, values), or as an empirical reality (communities, politicians). 
It is fundamentally important to apply comparative studies: comparison with other civilizational concepts 
(“Islamic world”, “Anglo-Saxon world”, etc.) will help to highlight the uniqueness of the Russian world.

K e y w o r d s :  R u s s i a n  w o r l d ,  m e t h o d o l o g y ,  c i v i l i z a t i o n ,  R u s s i a ,  v a l u e s .

For citation: Kot Yu. V., Kudrina E. L. Methodological approaches to the study of the Russian world in 
the cultural-philosophical aspect. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik 
MGUKI). 2025, no. 3 (125), pp. 65–76. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2025-3125-65-76



67

⇒  Теория  и  история культуры

Рассмотрение русского мира как культурно-
цивилизационного феномена требует обраще-
ния к богатой традиции русской философской 
мысли (от  славянофилов до  современных 
мыслителей), а также – использования много-
уровневой методологии. Необходимо учесть 
исторические, религиозно-философские, 
социально-культурные и геополитические 
измерения этого явления. В рамках данной 
статьи будет проанализирован комплекс ме-
тодологических подходов к изучению фено-
мена «русского мира», с особым вниманием 
к традиционалистским идеям, роли Право-
славия и принципу соборности – коллектив-
ной духовной общности, которая традицион-
но рассматривается как сердцевина русской 
культурной идентичности [10; 11; 12].

Актуальность исследования определя-
ется потребностью целостного осмысления 
русского мира как сложного цивилизаци-
онного феномена. Отсутствие однозначной 
дефиниции этого понятия в сочетании с его 
возросшей значимостью требует строгого 
научного подхода. В философии культуры 
назрела необходимость методологически обо-
снованного анализа «русского мира», способ-
ного соединить историософский (историко-
философский) подход с культурологическим 
и религиозно-философским. Это позволит 
раскрыть глубинные смыслы и ценностные 
основания русского мира, отличающие его 
от иных цивилизационных проектов.

Целью данной статьи является разработ-
ка целостной методологии изучения феноме-
на «русского мира» в культурфилософском 
аспекте.

Достижение поставленной цели предпо-
лагает решение ряда взаимосвязанных задач.

1.	 Уточнение содержания понятия «рус-
ский мир» – рассмотрение эволюции 
этого концепта, его исторических 
корней и современных трактовок.	
Необходимо показать многозначность 
термина и выявить основные смысло-
вые акценты (цивилизационный, ре-
лигиозный, геокультурный), которые 
придаются ему различными авторами.

2.	 Обзор методологических подходов 
к изучению русского мира, в рамках 
которого будут выделены и охарак-
теризованы ключевые подходы: циви-
лизационный, лингво-семиотический, 
религиозно-философский, социокуль-
турный и критико-либеральный. Опо-
ра на работы исследователей, занимав-
шихся методологией анализа русского 
мира, позволит систематизировать 
существующие интерпретации.

3.	 Анализ ценностно-мировоззренческих 
основ русского мира – исследование 
роли традиционализма, православия 
и идеи соборности в формировании 
культурной и цивилизационной иден-
тичности русского мира.

4.	 Изучение взглядов ключевых авторов 
по теме с целью раскрытия разноо-
бразия подходов к феномену русского 
мира – от религиозно-философского 
и историософского до социокультур-
ного и геополитического – с целью 
анализа пересечения и расхождения 
в их позициях.	 Необходимо просле-
дить, каким образом традиционные 
ценности (православная вера, духов-
ность, моральный долг, соборность как 
коллективизм особого типа) осмысли-
ваются в трудах ведущих мыслителей 
и какое методологическое значение они 
имеют для понимания русского мира.

5.	 Выработка синтетического методо-
логического подхода возможна как 
интеграция нескольких подходов 
(в первую очередь, цивилизационного 
и религиозно-философского), что по-
зволит глубже понять природу русского 
мира как цивилизационной общности, 
основанной на уникальных ценностях.

Решение перечисленных задач должно спо-
собствовать формированию целостной научной 
методологии исследования русского мира.

Методология исследования феномена 
русского мира должна быть междисципли-
нарной и полиаспектной. Она включает в себя 
цивилизационный анализ (раскрывающий 



68

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2025 ♦ 3 (125) май – июнь ⇒

историко-культурную самобытность России), 
религиозно-философский анализ (раскры-
вающий духовные основания – православие, 
соборность, мессианизм), социокультурный 
анализ (исследующий современное состоя-
ние – диаспоры, язык, идентичность, инсти-
туты). Только сочетание этих перспектив даёт 
объёмное понимание. Современный концепт 
русского мира не может ограничиваться лишь 
геополитическими параметрами, но должен 
включать в себя историософский и сотерио-
логический опыт русской религиозной фило-
софии, который сконцентрирован в понятии 
«русская идея». Русский мир – это не просто 
пространство на карте, но и пространство 
смыслов. Задача методолога – соединить карту 
и смысл, материальное и идеальное, прошлое 
и настоящее.

Одним из центральных методов иссле-
дования русского мира выступает цивилиза-
ционный подход, заложенный еще Н. Я. Да-
нилевским и развитый рядом современных 
мыслителей. В рамках этого подхода русский 
мир понимается как самостоятельная циви-
лизация со своей уникальной системой цен-
ностей, историческим путем и судьбой. Дани-
левский в книге «Россия и Европа» [4] писал, 
что каждая цивилизация имеет собственную 
«орбиту» развития и не должна мериться мер-
ками другой цивилизации. Он настаивал, что 
Россия – центр славяно-православной циви-
лизации, призванной внести свой вклад в ми-
ровую историю, отличный от западноевро-
пейского. Его панславистский идеал предпо-
лагал объединение всех славянских народов 
на началах равенства и самобытности, без 
растворения меньших народов в больших. 
Для нашей темы важно, что Данилевский 
фактически вводит понятие «русского мира» 
как геокультурной общности, охватывающей 
Россию и родственные славянские народы, 
объединённые православной верой и истори-
ческой близостью. Он формулирует методо-
логический принцип: историю России следует 
изучать как особый культурно-исторический 
тип развития, не сводимый к европейским 
шаблонам, с учетом ее религиозных основ, 

культуры, государственного строя и экономи-
ческого уклада – именно эти четыре элемента 
он считал базовыми для каждого культурно-
исторического типа.

Современные авторы, развивающие ци-
вилизационный подход, в целом соглашаются 
с такой постановкой вопроса. Так, А. С. Пана-
рин характеризует Россию как государство-
цивилизацию и прямо называет её «право-
славной цивилизацией, Третьим Римом» [13]. 
Панарин отмечает, что в отличие от Запада, 
ориентированного на индивидуализм и мате-
риальные ценности, российская цивилизация 
исторически ориентирована на коллективные 
духовные ценности и социальную справед-
ливость. Он вводит понятие «православной 
цивилизации» как альтернативы западной гло-
балистской модели, подчеркивая, что именно 
православие придало русской культуре особую 
нравственную меру и ее предрасположенность 
к традиционализму. Традиционализм в дан-
ном контексте означает опору на неизмен-
ные духовные принципы и преемственность 
исторического пути, противостояние разру-
шительным модернистским экспериментам. 
Методологически взгляд Панарина ценен тем, 
что показывает: для изучения русского мира 
необходимо учитывать цивилизационное 
ядро – православие и общинно-нравственные 
идеалы, которые придают целостность истори-
ческому опыту России.

А. Г. Дугин, развивая идеи евразийства, 
также трактует русский мир как цивилиза-
ционное явление. В статье «Русский мир и его 
Собор» он подчеркивает, что «”Русский мир” 
означает заведомо не то же, что Российская 
Федерация как национальное государство» 
[5], и лучшая интерпретация этого терми-
на – понимание России как цивилизации. 
Под русским миром Дугин предлагает по-
нимать «объединение всех людей, которые 
считают русскую цивилизацию своей, неза-
висимо от того, где они живут и граждана-
ми какого государства являются» [5]. Иначе 
говоря, русский мир = русская (евразийская) 
цивилизация, сообщество, связанное общей 
духовно-культурной традицией, а не просто 



69

⇒  Теория  и  история культуры

политическими границами. Он указывает, 
что Русский мир включает и другие народы, 
«объединённые с русским общностью судь-
бы», а не только этнических русских [5]. Это 
расширяет методологические рамки: исследо-
ватель русского мира должен учитывать мно-
гоэтничность и многокультурность этой ци-
вилизации, в которой русский народ выступа-
ет историческим ядром, но не единственным 
участником. Дугин прямо соотносит понятие 
Русского мира с классическим евразийским 
представлением о России-Евразии как «целом 
мире, соцветии этносов и культур, духовно-
историческом космосе» [5], сформированном 
вокруг русского ядра. Подобный подход тре-
бует междисциплинарности: наряду с фило-
софским осмыслением ценностей приходит-
ся привлекать данные истории, этнографии, 
геополитики.

Важно отметить, что цивилизацион-
ное понимание русского мира присутствует 
и в официальных, и в академических кругах. 
Например, известный этнолог В. А. Тишков 
в работе «Русский мир: история и география» 
(2018) описывает формирование русского 
мира как историко-географической общно-
сти, уходящей корнями в период Древней 
Руси и включающей три ветви восточных 
славян (великороссов, малороссов, белору-
сов). Несмотря на этническую и языковую 
дифференциацию этих ветвей, их объеди-
няют общие цивилизационные основы – 
православие и наследие Древней Руси [15]. 
Взгляд В. А. Тишкова можно интерпретиро-
вать как социо-цивилизационный: русский 
мир для него – это надэтническое простран-
ство, исторически связанное с Российской 
(Русской) цивилизацией, которое переживало 
различные фазы и ныне проявляется как со-
вокупность русскоязычных сообществ. Ме-
тоды, используемые В. А. Тишковым, вклю-
чают исторический анализ (прослеживание 
трансформаций «русского мира» во времени) 
и географический подход (картирование рас-
селения, диаспор). Его выводы подтвержда-
ют, что без цивилизационного взгляда – учёта 
исторической преемственности и духовных 

основ – невозможно корректно очертить гра-
ницы и содержание понятия «русский мир».

В целом, цивилизационный подход зада-
ет макроперспективу: русский мир предстает 
как цивилизационная общность с собствен-
ным «кодом». Этот код составляют православ-
ная вера, русский язык, общие исторические 
мифы и герои, особые черты менталитета 
(например, коллективизм, дух жертвенности 
и справедливости). Для методологии это оз-
начает необходимость интегрировать данные 
разных гуманитарных дисциплин – истории, 
филологии, религиоведения, политологии – 
дабы реконструировать целостный облик рус-
ской цивилизации. Такой подход позволяет 
уйти от европоцентричных схем и рассматри-
вать русский мир в его собственной логике 
развития. Однако цивилизационная макропа-
радигма нуждается в дополнении: она рисует 
«панораму», но может упустить конкретные 
механизмы, через которые формируется 
и поддерживается единство русского мира. 
Здесь на помощь исследователю приходит 
культурно-философский и религиозный ана-
лиз традиций, ценностей и идей, скрепляю-
щих эту цивилизацию. Далее мы рассмотрим 
их подробнее – прежде всего, роль правосла-
вия и принципа соборности.

Практически все авторы, писавшие о рус-
ской самобытности, сходятся во мнении, что 
Православная церковь сыграла решающую 
роль в формировании русского народа как 
культурно-исторического целого. Поэтому 
религиозно-философский подход в  мето-
дологии изучения русского мира выходит 
на первый план при анализе ценностных ос-
нов и мировоззренческой специфики. Этот 
подход предполагает изучение православного 
учения, этики, церковно-общественных иде-
алов и их влияния на российскую культуру 
и социальную жизнь. Центральным понятием, 
связывающим православную традицию с ха-
рактеристикой русского мира, является со-
борность. Впервые подробно разработанная 
славянофилами, идея соборности выражает 
синтез личной духовной свободы и единства 
во Христе. Как поясняли философы, собор-



70

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2025 ♦ 3 (125) май – июнь ⇒

ность – это свободное единство личностей, 
достигнутое не  внешней принудительной 
организацией, а внутренним духовным тя-
готением друг к другу во имя высшей исти-
ны. А. С. Хомяков определял соборность как 
единство в любви, где «собор» – это община 
верующих, мистически объединенная Духом 
Святым. Он писал: «Единство истинное, вну-
треннее, плод и проявление свободы, един-
ство, которому основанием служит не научный 
рационализм и не произвольная условность 
учреждения, а нравственный закон взаим-
ной любви и молитвы, единство, в котором, 
при всем различии в степени иерархических 
полномочий на совершение таинств, никто 
не порабощается, но все равно призываются 
быть участниками и сотрудниками в общем 
деле, словом – единство по благодати Божией, 
а не по человеческому установлению, таково 
единство Церкви» [16, с. 167].

Эта идея противопоставляется, с одной 
стороны, западному индивидуализму, разъ-
единяющему людей, а, с другой стороны, ме-
ханистическому коллективизму (например, 
бюрократическому социализму), подавля-
ющему личность. Н. А. Бердяев специально 
подчёркивал отличие православной собор-
ности от насильственного коллективизма: 
«соборность ˂ …˃ не имеет ничего общего 
с принудительной объединенностью; это еди-
нение свободных личностей на основе любви 
и совести» [Цит.по: 1, с. 199]. Он называл со-
борность идеалом Христовой любви, в кото-
рой сохраняется ценность каждой личности.

Для методологии исследования русского 
мира принцип соборности крайне важен, так 
как он задаёт качественное отличие русского 
типа общности. Русский мир как бы строится 
«снизу вверх» через органическую солидар-
ность людей, а не только «сверху вниз» че-
рез государственные институты. В народной 
жизни проявлениями соборности были сель-
ская община (мир), артельные формы труда, 
земства – все они основывались на идее взаи-
мопомощи и нравственной ответственности 
друг перед другом. Даже само слово «мир» 
в  русском языке означало и  «вселенную», 

и «крестьянскую общину» – показательный 
лингвистический факт, свидетельствующий 
о глубокой укорененности соборного созна-
ния [1, с. 199].

Николай Бердяев вывел из соборности 
ключевой принцип русской идеи – коммуни-
тарность, общинность как духовное братство. 
Он утверждал, что русская идея есть идея брат-
ства людей и народов, стремление к «царству 
Духа» на земле, где нет ни рабов, ни господ, 
а все свободно объединены любовью [3]. От-
сюда в российской истории столь сильны были 
утопические искания справедливого общинно-
го строя – от крестьянских христианских сект 
до толстовства и идеалов соборной монархии. 
Бердяев, однако, критиковал реальное истори-
ческое православие за недостаток реализации 
подлинной соборности: он отмечал, что собор-
ное начало осталось лишь в теории, тогда как 
церковная жизнь нередко была бюрократиче-
ской. Тем не менее для нас важно, что у Бердяе-
ва и других философов (например, у С. Н. Бул-
гакова, И. А. Ильина) православие рассма-
тривается как носитель особой духовности, 
антропологии сердца, противопоставленной 
рационалистическому духу Запада. Русская 
православная культура акцентирует смирение, 
сострадание, приоритет духовного над мате-
риальным. Бердяев писал, что русский народ 
«не чисто европейский и не чисто азиатский, 
Россия – особый Востоко-Запад» и в душе рус-
ского народа «борются два начала» – прагмати-
ческое западное и созерцательно-религиозное 
восточное [1, с. 199]. Но именно на стыке этих 
начал рождается нечто третье – синтез, кото-
рый русские мыслители видели в христиан-
ском всеединстве.

А. А. Корольков, современный философ 
культуры, также подчеркивает духовную 
природу русской культуры. В своих работах 
(«Русская духовная философия», «Духовный 
смысл русской культуры» [8; 9]) он показы-
вает, что доминантой российской цивилиза-
ции всегда была духовность и поиск правды 
как высшей ценности. Корольков отмечает, 
что исторически русская идея выражалась 
в стремлении к единению – собиранию земли 



71

⇒  Теория  и  история культуры

Русской, становлению Святой Руси, то есть 
построению общества на христианских на-
чалах, а не только в погоне за могуществом. 
Русская культура, по его мнению, по сути – 
культура духовная, а ее идеалы – религиозно-
нравственные. В одном из интервью он под-
черкивает: «Я русский человек и сохраняю 
в себе русскость, прежде всего Православие» 
[9], считая православную веру главным изме-
рением русской идентичности. Мыслители 
этого типа выступают носителями традицио-
налистского взгляда, согласно которому пра-
вославие определило русский национальный 
характер, привив ему идеалы смирения, ми-
лосердия, приоритета духовного над матери-
альным. В их работах обосновывается мысль: 
без православной духовной традиции нет 
и не может быть русского мира; последнему 
угрожает эрозия, как только рвётся связь вре-
мён и поколений в передаче веры и культуры. 
Так, В. В. Кожинов в своих историософских 
трудах показывал, что на разных переломных 
этапах истории именно возвращение к нрав-
ственным (традиционным) ценностям спа-
сало Россию от распада [7]. А. А. Корольков 
делает методологический вывод: в сфере куль-
туры и духовности необходим консерватизм 
и преемственность, иначе происходит разрыв 
и гибель культурной целостности народа.

На уровне методологии из всего сказан-
ного следует, что исследователь русского мира 
должен уделять первостепенное внимание ка-
чественному анализу ценностей. Это не коли-
чественный, а смысловой анализ – выявление 
тех идеалов и принципов, которые трансли-
ровались через православие, философию, ис-
кусство. Например, идея Святой Руси (Россия 
как хранительница истинного христианства 
и особого пути к Богу), идея всечеловечности 
(Достоевского мечта о синтезе всех народов 
во Христе, где Россия играет роль «сердца» че-
ловечества), идеал служения (власть как слу-
жение, богатство – как попечение о бедных, 
наука – как поиск высшего смысла, и так да-
лее). Эти ценности пропитывают всю толщу 
русской культуры – от крестьянских пословиц 
до произведений Толстого и Достоевского. 

Как писал Ф. М. Достоевский, «широта все-
мирной отзывчивости» – характерная черта 
русского духа». В терминологии нашего ис-
следования это проявление все той же собор-
ности, всечеловеческого братства.

Следует отметить, что Православная цер-
ковь как институт также вносит конкретный 
вклад в концептуализацию русского мира. 
С 2009 года патриарх Кирилл активно разви-
вает идею Русского мира, которую определяет 
прежде всего через единство православной 
веры и русской культуры. Патриарх возглав-
ляет Всемирный русский народный собор – 
площадку, продвигающую концепцию русско-
го мира как духовного пространства. В этом 
церковном дискурсе подчеркивается, что 
русский мир – мир традиционных ценностей, 
противостоящий секулярному индивидуали-
стическому миру Запада, своего рода альтер-
натива глобальному постмодерну. Методоло-
гически церковный подход интересен тем, что 
в нём сочетается религиозно-интегративный 
и ценностно-нормативный метод: русский 
мир рассматривается не нейтрально, а как 
положительное начинание, которое нужно 
укреплять, опираясь на историю и веру. Для 
научного исследования важно уметь вычле-
нить из этого дискурса содержательные эле-
менты (ценности соборности, семейственно-
сти, патриотизма) и отличать их от элементов 
идеологической риторики.

Подводя итог этой части, следует отме-
тить, что традиционалистско-православный 
(религиозно-философский) подход к русско-
му миру позволяет раскрыть его глубинное 
измерение – как духовной общности. Рус-
ский мир предстает не просто совокупно-
стью русскоговорящих людей, а как своего 
рода «церковь в широком смысле», собор, где 
связующим началом служит православная 
вера, а цель – сохранение и приумножение 
духовных ценностей. Такой взгляд методоло-
гически вооружает исследователя критериями 
анализа: он ищет в явлении не только внеш-
ние атрибуты (территорию, язык), но и смыс-
ловое ядро – идеалы и символы, которые де-
лают русский мир именно русским.



72

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2025 ♦ 3 (125) май – июнь ⇒

Социокультурный и геополитический 
аспекты анализа исследуют феномен русского 
мира в современном глобальном мире. Что-
бы исследование было полным, необходимо 
учесть также социокультурный ракурс: как 
русский мир проявляется в конкретных со-
циальных и культурных процессах, особенно 
в новейшее время? Здесь фокус анализа сме-
щается с «вечных идеалов» к функциониро-
ванию русского мира в условиях XXI века: 
русское пространство за пределами РФ, диа-
споры, культурная политика и так далее. Этот 
аспект акивно разрабатывался такими авто-
рами, как А. Ю. Безродная и В. А. Тишков, 
а также отражен в ряде междисциплинарных 
исследований.

В частности, А. Ю. Безродная в своих 
работах рассматривает русский мир через 
призму транснациональных связей и диалога 
культур. В частности, в статье 2020 года она 
анализирует влияние историко-культурного 
контекста на функционирование концепта 
«русский мир». Один из ее выводов заключа-
ется в том, что смысл понятия «русский мир» 
меняется от исследования к исследованию, 
а сам термин активно используется и в ака-
демической среде, и в медиа. Это указывает 
на то, что русский мир – динамичный, кон-
струируемый концепт, а не строго фикси-
рованная сущность. Методологически этот 
подход тяготеет к дискурс-аналитическому 
и социологическому. А. Ю. Безродная изу-
чает, как разные группы акторов – ученые, 
политики, журналисты – по-разному очер-
чивают «границы русского мира» в зависи-
мости от своих геополитических концепций 
[1]. Так, в отечественных СМИ понятие мо-
жет использоваться в патриотическом ключе 
(акцент на единстве с соотечественниками 
за рубежом), тогда как на Западе – как сино-
ним сферы влияния России. Для исследова-
теля это значит: нужно обращать внимание 
на контекстуальность определений русско-
го мира, на то, кто говорит и с какой целью. 
Такой критический подход предупреждает 
от методологической ловушки – восприятия 
русского мира как самоочевидной данности; 

вместо этого показывает, что это конструкт, 
оформляемый в разных дискурсах.

Другая сторона работ А. Ю. Безродной – 
конкретные социокультурные исследования 
диаспор. В своей диссертации (2024) [2] она 
исследовала функционирование и развитие 
русского мира как феномена культуры в Гер-
мании (1991–2020). Здесь русский мир пред-
стает как сеть организаций (русские общины, 
школы, культурные центры), кружение людей 
вокруг русского языка и культуры за рубе-
жом. Методология – кейс-стади диаспоры, 
включающие интервью, анализ деятельности 
организаций, наблюдение. Выводы подобных 
исследований показывают: русский мир имеет 
институциональное измерение – его «ткань» 
образуют школы, православные приходы, 
СМИ (например, RTVI или радио «Русский 
мир»), фонды (Фонд «Русский мир») и др., 
поддерживающие связь соотечественников. 
Эти институты выполняют функцию транс-
ляции культурного кода, языка, а также фор-
мируют идентичность «русскости» у нового 
поколения за рубежом. Методологически, 
чтобы учесть этот пласт, исследователь дол-
жен применять методы социальной и куль-
турной антропологии: полевые исследования, 
анализ сетей, изучение языковой политики.

В свою очередь, В. А. Тишков, рассматри-
вает русский мир с позиций антропологии 
и истории. Он вводит понятие «россияне» как 
гражданско-культурной общности всех наро-
дов России и отличает его от «русские» в этни-
ческом смысле. Тишков подчеркивает, что по-
сле распада СССР возникла новая реальность: 
миллионы русских оказались за пределами РФ, 
что объективно расширяет понятие русского 
мира до трансграничного пространства. Он 
описывает географию русского мира – районы 
компактного проживания русских в Прибалти-
ке, Казахстане, Украине, новые миграционные 
ареалы (Северная Америка, Израиль). Важное 
замечание Тишкова: русский мир – не монолит, 
а мозаика, конфессионально и культурно раз-
нообразная. Например, русские в Централь-
ной Азии и русские в Европе имеют разные 
проблемы и образы будущего, что подчёрки-



73

⇒  Теория  и  история культуры

вает плюралистичность феномена. Методо-
логически это требует избегать чрезмерных 
обобщений и учитывать локальный контекст 
в каждом случае: в каждом «фронтире русского 
мира» (будь то Эстония или Дальний Восток) 
понятие наполняется специфическим содер-
жанием [15].

В.  А.  Тишков также обращает внима-
ние на факторы языка, образования, рели-
гии как на «скрепы» русского мира. Русский 
язык рассматривается как основа культурной 
идентичности: сохранение языка – ключевой 
критерий принадлежности к русскому миру 
за рубежом. Он анализирует статус русско-
го языка в разных странах, указывая, что он 
выступает и инструментом интеграции (на-
пример, в СНГ), и предметом политических 
споров (как на Украине или в Прибалтике). 
Для нас из этого следует: исследовать рус-
ский мир – значит в том числе изучать соци-
олингвистические аспекты (статус языка, би-
лингвизм, языковую политику). В частности, 
в одной из сопутствующих работ отмечается, 
что в образовании роль русского языка суще-
ственно влияет на формирование культурно-
цивилизационных зон.

Ещё один социокультурный момент – 
ценности и идентичности современной рос-
сийской молодежи в контексте идей русского 
мира. Некоторые исследования (например, 
В. Д. Попков [14]) фиксируют, что понятие 
«русский мир» воспринимается молодёжью 
неоднозначно: часть видит в нём культурное 
наследие и духовность, другие – политиче-
скую идеологию. Это заставляет методологи-
чески разделять уровни анализа: русский мир 
как идеал (чаще у интеллектуалов и духовен-
ства) и русский мир как практика (в реаль-
ных сообществах, политиках). Инструменты 
тут – опросы общественного мнения, анализ 
медийных нарративов.

Наконец, нельзя не затронуть либераль-
но‑критический подход, хотя бы кратко, как 
противоположный традиционалистскому. 
Его представители (условно «неозападники») 
рассматривают идею русского мира сквозь 
призму политологии, считая ее инструмен-

том геополитических амбиций. Например, 
политолог Игорь Зевелев (2016) писал о «рус-
ском мире» как концепте внешней политики 
РФ, призванном оправдать защиту сооте-
чественников за рубежом [6]. Французский 
исследователь Марлен Ларюэль назвала его 
«пустым знаком», заполняемым разными 
смыслами [17]. Эти критические голоса под-
нимают важный методологический вопрос 
о ценностной нейтральности исследования: 
не превращается ли учёный сам в участника 
идеологического спора, когда выбирает ту или 
иную трактовку? Чтобы этого избежать, не-
обходимо соблюдать научную объективность, 
отделять описательный анализ от норматив-
ных оценок.

На основе проведенного анализа можно 
сделать следующие выводы.

1. «Русский мир» – сложный, многослой-
ный феномен, требующий комплексного под-
хода. Он обладает измерениями историко-
цивилизационным, духовно-религиозным, 
социокультурным и геополитическим. Со-
ответственно, ни  один отдельный метод 
(будь то  чисто цивилизационный анализ 
или, наоборот, только социальная статисти-
ка) не способен исчерпывающе описать его. 
Оптимальным является интегративный ме-
тодологический подход, сочетающий инстру-
менты нескольких дисциплин. В нашей работе 
показано, что продуктивно соединение ци-
вилизационной теории (Данилевский, Пана-
рин), религиозно-философской герменевти-
ки (Бердяев, Корольков) и социокультурного 
исследования (Тишков, Безродная) – именно 
такой синтез позволяет учесть и ценностно-
идеальный компонент русского мира, и его 
конкретно-исторические формы проявления.

2. Ключевыми методологическими под-
ходами к феномену «русский мир» являются 
цивилизационный, религиозно-философский, 
социокультурный.

Цивилизационный подход рассматривает 
русский мир как особую цивилизацию или 
культурно-исторический тип. Этот подход 
исторически обоснован трудами Н. Дани-
левского, а  в  современности – поддержан 



74

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2025 ♦ 3 (125) май – июнь ⇒

концепциями евразийцев и  философов-
традиционалистов. Он акцентирует уни-
кальность исторического пути России, на-
личие у неё собственной системы ценностей 
и  институтов. Цивилизационный подход 
позволил нам выявить структуру русского 
мира (религия, культура, власть, экономика 
в их традиционной русской форме) и понять 
его границы – не только территориальные, 
но и ценностные (православная цивилиза-
ционная матрица).

Религиозно-философский (традициона-
листский) подход фокусируется на духовных 
основаниях русского мира: православной 
вере, идее соборности, нравственных импе-
ративах. В этом подходе русский мир раскры-
вается как духовная общность, а не просто 
этнокультурная группа. Понятия соборно-
сти, общинности, всечеловечности являются 
методологическими ключами к пониманию 
русской идентичности. Труды Бердяева, Хо-
мякова, Ильина и других. дают ценностные 
ориентиры, показывая, что в сердце русского 
мира лежит стремление к братскому единству 
людей на основе христианской любви. Для 
исследователя это означает необходимость 
качественного анализа ценностных смыслов 
и идеалов, без чего картина была бы плоской.

Социокультурный подход позволяет из-
учать русский мир как живой социальный 
процесс: функционирование диаспор, роль 
языка, деятельность институтов (церкви, 
фондов, школ). Этот подход придал нашей 
работе эмпирическую опору: через него мы 
учли, как русский мир проявляется сегодня 
в  разных странах, какие имеет проблемы 
и достижения. Методологически он требует 
внимать реальным практикам и идентично-
стям, избегая излишне абстрактного взгляда. 
Значение понятия «русский мир» во многом 
зависит от контекста и интерпретатора, а зна-
чит, исследователь должен ясно фиксировать 
рамки употребления термина. В частности, 
в культурофилософском исследовании рус-
ский мир определяется как цивилизационно-
культурная общность, является синтезом 
аспектов.

3. Взгляды конкретных мыслителей 
показывают спектр мнений о  русском 
мире. Несмотря на различия (религиозно-
философские vs. социологические, патриоти-
ческие vs. критические), выявлен ряд общих 
узловых идей:

–	 признание особой миссии и уникаль-
ности русской цивилизации (от Дани-
левского до Дугина все согласны, что 
русский мир – не просто часть Запада, 
а автономная величина мирового по-
рядка);

–	 указание на центральную роль Пра-
вославия в истории и идентичности 
русского мира и акцент на соборном, 
то есть коллективно-личностном ха-
рактере русской общности, противо-
поставленном западному индивидуа-
лизму и восточному деспотизму (здесь 
созвучны позиции и славянофилов, 
и современных традиционалистов: 
свобода личности в русском понима-
нии сочетается с идеей братства и вза-
имной ответственности);

–	 понимание русского мира как много-
национального пространства с рус-
ским культурным стержнем, что под-
черкивают многие авторы (Дугин, 
Тишков, Никонов и др.): русский мир 
исторически включал множество на-
родов, объединённых вокруг русской 
культуры; следовательно, методология 
должна быть чувствительна к поли-
культурности, мы не можем сводить 
всё к одному этносу, нужно говорить 
о цивилизационной над-этничности;

–	 озабоченность сохранением традици-
онных ценностей перед лицом модер-
низации и глобализации; и Бердяев 
в свое время, и Корольков ныне, и Па-
триарх Кирилл – все выражают мысль 
об угрозе разрыва преемственности 
поколений, потери духовности, отсю-
да методологический вывод: исследуя 
современный русский мир, необходи-
мо учитывать факторы культурной 
трансмиссии (религиозное воспита-



75

⇒  Теория  и  история культуры

ние, преподавание истории и языка 
и так далее), от которых зависит его 
устойчивость.

4. Методологические рекомендации. 
На основании анализа можно предложить 
некоторую «дорожную карту» для исследо-
ваний русского мира в академическом русле. 
Во-первых, следует чётко определять уровень 
анализа: либо мы говорим о русском мире как 
об идеальной модели (идея, идеология, ценно-
сти), либо как об эмпирической реальности 
(сообщества, политики). Смешение приво-
дит к путанице. Настоящая работа показала 
плодотворность подхода, когда идеальный 
и эмпирический уровни рассматриваются па-
раллельно и взаимно проясняют друг друга. 
Во-вторых, рекомендуется опираться на исто-
ризм – прослеживать генезис явления. Без по-
нимания исторических корней (Древняя Русь, 
Московское царство, империя, СССР) труд-
но адекватно судить о современном русском 
мире. В-третьих, необходимо использовать 
ценностно-ориентированный анализ: поня-
тие «русский мир» во многом ценностное, 
поэтому методики аксиологического анали-
за (выявление базовых ценностей, их иерар-
хии) здесь незаменимы. В-четвертых, важно 
применять компаративистику: сравнение, как 
минимум, с другими цивилизационными кон-
цептами («исламский мир», «англосаксонский 
мир» и пр.) поможет высветить уникальность 
русского мира.

5. Значение традиционализма, правосла-
вия и соборности. В ходе исследования под-
твердилось, что без учёта этих компонентов 
анализ русского мира будет неполным. Тради-
ционализм оказался не пережитком, а мето-

дологическим принципом: внимание к тради-
ции (культурной, религиозной, социальной) 
позволило вскрыть длительно действующие 
константы русского миропонимания. Пра-
вославие выступает системообразующим 
фактором – как исторически (крещение Руси 
задало цивилизационный вектор), так и кон-
цептуально (православная этика и догматика 
формируют идеалы соборности, милосердия, 
стремления к Святой Руси). Соборность же 
явилась своего рода «метакодом» русского 
мира – принципом, объясняющим специфику 
русских форм общности (от сельской общи-
ны до идеала «Всечеловеческого братства» 
Достоевского). Мы увидели, что соборность 
на философском языке описывает то, как рус-
ский мир синтезирует личное и общее, сво-
боду и единство.

Русский мир – понятие не  статичное, 
а развивающееся, поэтому и методология его 
исследования должна быть открытой для пе-
ресмотра и диалога. Новые исторические вы-
зовы (например, глобализация, цифровиза-
ция культуры, миграционные процессы и др.) 
будут ставить новые вопросы перед концеп-
цией русского мира. Однако твердо можно 
сказать, что ядро этого феномена – богатое 
духовное и культурное наследие – сохраняет 
свою значимость. Академическое изучение 
русского мира в культурофилософском ключе 
способствует более глубокому самопознанию 
российского общества, осмыслению его ме-
ста в мировом многообразии цивилизаций. 
В этом видится и практическая польза: по-
нимание своих корней и ценностей обычно 
ведет к более взвешенной культурной и меж-
дународной политике.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Безродная А. Ю. Влияние историко-культурного контекста на функционирование концепта «русский 

мир» // Известия Уральского федерального университета. Сер. 1. Проблемы образования, науки 
и культуры, 2020, Т. 26, № 4. С. 5–12.

2.	 Безродная А. Ю. Функционирование и развитие «русского мира» как феномена культуры в Германии 
(1991–2020 гг.): автореф. дисс. … канд. культурологии. Саранск, 2024. 24 с.

3.	 Бердяев Н. А. Русская идея. Основные проблемы русской мысли XIX – начала XX века. Москва: 
Наука, 1990. 312 с.



76

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2025 ♦ 3 (125) май – июнь ⇒

4.	 Данилевский Н. Я. Россия и Европа. Москва: Книжный Клуб Книговек, 2011. 524 с.

5.	 Дугин А. Г. Русский мир и его Собор (2023). URL: https://izborsk-club.ru/24992

6.	 Зевелев И. «Русский мир» в стратегии Москвы // Россия в глобальной политике. 2016. № 4. С. 22–34.

7.	 Кожинов В. В. Россия как цивилизация и культура. Москва: Институт русской цивилизации, 2012. 
107 2 с.

8.	 Корольков А. А. Русская духовная философия. Санкт-Петербург: Изд-во РГПУ им. Герцена, 2002. 362 с.

9.	 Корольков А. А. «Я русский человек и сохраняю в себе русскость, прежде всего Православие». 
Интервью. URL: https://ruskline.ru/analitika/2011/03/26/ya_russkij_chelovek_i_sohranyayu_v_sebe_russ-
kost_prezhde_vsego_pravoslavie/

10.	 Кривопусков В. В. Концепт «Русский мир»: принципы и возможности методологических подходов 
// Вестник Адыгейского государственного университета. Сер. Регионоведение: философия, история, 
социология, право. 2016. Выпуск 1 (174). С. 111–119.

11.	 Kривопусков В. В. “Русский мир” как ориентир цивилизационной идентификации: автореф. дисс. … 
канд. социол. наук. Майкоп, 2016.

12.	 Никонов В. А. Русский мир: смыслы и ценности. Москва: Фонд «Русский мир», 2010. 472 с.

13.	 Панарин А. С. Православная цивилизация. Москва: Институт русской цивилизации, 2014. 1214 с.

14.	 Попков В. Д. Русский мир. Философские рамки понимания проблемы // Вопросы философии. 2021. 
№ 7. С. 27–37.

15.	 Тишков В. А. Русский мир: история и география // Русский мир в меняющемся мире. Москва: ИЭА 
РАН, 2018. С. 13–34.

16.	 Хомяков А. С. Еще несколько слов Православного Христианина о западных вероисповеданиях 
по  поводу разных сочинений Латинских и  Протестантских о  предметах веры // Сочинения 
богословские. Санкт-Петербург: Наука, 1995. С. 163–228.

17.	 Laruelle M. The “Russian World”: Russia’s Soft Power and Geopolitical Imagination. Washington: Center 
on Global Interests, 2015. 312 p.

*

Поступила в редакцию 23.04.2025

СУМИНОВА ТАТЬЯНА НИКОЛАЕВНА – доктор философских наук, профессор, профессор кафедры 
педагогической теории и практики социально-культурной деятельности, директор Издательского 
центра, Московский государственный институт культуры

SUMINOVA TATIANA NIKOLAEVNA – DSc in Philosophy, Professor, Professor at the Department of Pedagogical 
Theory and Practice of Social and Cultural Activity, Publishing Center Director, Moscow State Institute of Culture

© Суминова Т. Н., 2025


