
150

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2025 ♦ 3 (125) май – июнь ⇒

РУССКАЯ МУЗЫКАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА 
ПЕРИОДА СЕРЕБРЯНОГО ВЕКА: 

ФИЛОСОФСКО-ЭСТЕТИЧЕСКИЙ 
АНАЛИЗ КЛЮЧЕВЫХ ИДЕЙ

УДК 18.7.01.78
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2025-3125-150-158

Е . А .  К а п и ч и н а
Луганский государственный университет имени Владимира Даля,  
Луганск, Российская Федерация, 
e-mail: eakapichina@bk.ru

Аннотация. Эстетическое миропонимание Серебряного века является индикатором 
возрождения «вечных ценностей» в  русской культуре начала ХХ  века. В  своем стремлении 
выявить метафизическую и  художественную сущность творчества, оно создает новые 
формы и  техники выражения человеческих эмоций. Многие философы, поэты и  писатели, 
композиторы и  художники начала ХХ  века остро ощущали кризис культуры, трагический 
смысл которой стремились воплотить в  своем творчестве, но  уже в  новых художественных 
формах, позволяющих расширить существующие сферы эстетического опыта. Осознание того, 
что рамки классической эстетики «изящных искусств» ограничивают творческие порывы, 
открывает пространство нового опыта, преобразующего человеческий мир. Музыкальная 
культура периода Серебряного века формируется на основе модернизации традиций романтизма 
и неоклассицизма, при этом композиторы активно обращались к новым методам и средствам 
выразительности, создаваемым уже в импрессионизме и символизме переходного периода. Синтез 
новых техник и стилей становится одной из ведущих идей музыкального творчества эпохи.

Ключевые слова: музыкальный символизм, софиология, космизм, теургия, литургийность, модернизм.

Для цитирования: Капичина Е. А. Русская музыкальная культура периода Серебряного 
века: философско-эстетический анализ ключевых идей // Вестник Московского 
государственного университета культуры и искусств. 2025. №3 (125). С. 150–158. http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2025-3125-150-158

RUSSIAN MUSIC CULTURE OF THE SILVER AGE: 
A PHILOSOPHICAL-AESTHETIC ANALYSIS OF KEY IDEAS

E l e n a  A .  K a p i c h i n a
Lugansk State University named after Vladimir Dahl, 
Lugansk, Russian Federation, 
e-mail: eakapichina@bk.ru

КАПИЧИНА ЕЛЕНА АЛЕКСЕЕВНА – доктор философских наук, профессор, профессор кафедры 
психологии и конфликтологии, Луганский государственный университет имени Владимира Даля 

KAPICHINA ELENA ALEKSEEVNA – DSc in Philosophy, Professor, Professor at the Department of Psychology 
and Conflict Science, Lugansk State University named after Vladimir Dahl

© Капичина Е. А., 2025



151

⇒  Художественная культура

КАПИЧИНА ЕЛЕНА АЛЕКСЕЕВНА – доктор философских наук, профессор, профессор кафедры 
психологии и конфликтологии, Луганский государственный университет имени Владимира Даля 

KAPICHINA ELENA ALEKSEEVNA – DSc in Philosophy, Professor, Professor at the Department of Psychology 
and Conflict Science, Lugansk State University named after Vladimir Dahl

© Капичина Е. А., 2025

Музыкальная культура периода Сере-
бряного века является одной из сфер худо-
жественной культуры, наряду с изобрази-
тельным искусством и литературой, которые 
составляют единую культурно-историческую 
целостность и обладают общими характе-
ристиками, свойственными эпохе. С одной 
стороны, культура Серебряного века – это 
время, когда человек ощущал разочарование 
в ценностях культуры просвещения, безопор-
ность своего существования, трагичность ми-
ровосприятия переходного времени. С другой 
стороны, это «русский духовно-культурный 
ренессанс» (термин Н. Бердяева), это период 
поиска новых духовных принципов жизне-
устройства и творчества, которые вдохнов-
ляли художников на создание инновацион-
ных техник и форм. Весомую роль в этих 
поисках сыграла русская философия рубежа 
XIX–XX веков, в которой устойчиво преоб-
ладает интерес к идеалистическим концеп-
циям прошлого, в частности к религиозным 
взглядам на бытие человека, его творчество 
и мироустройство в целом. Разочарование 
и трагизм восприятия социальных процессов, 
непонимание будущего заставляет философов 
обращаться к вере.

Но в музыкальной эстетике данного пе-
риода, помимо религиозной идеи, важное 
значение имели представления классиков 
философии о природе и возможностях му-

зыкального искусства. Наиболее влиятель-
ным направлением в этот период становит-
ся музыкальный символизм (в частности, 
музыканты объединения «Мир искусства»). 
Подчеркнем тот факт, что символизм в му-
зыкальной культуре не оформился в широ-
кое движение, как, например, в литературе. 
Символизм Серебряного века становится 
более глобальным явлением, а именно – фи-
лософией русской интеллигенции. Музы-
кальный символизм представлен в той или 
иной степени в творчестве таких композито-
ров, как А. Лядов, А. Скрябин, И. Стравин-
ский, М. Чюрлёнис, Н. Метнер, Н. Римский-
Корсаков, С. Рахманинов, С. Танеев и др. 
Как отмечает в своей книге «Русская теур-
гическая эстетика» В. Бычков, «практически 
все ведущие символисты осознавали себя 
не только художниками, литераторами, по-
этами в узком смысле этих понятий, но бо-
лее универсальными деятелями культуры 
и, в частности, носителями традиций рели-
гиозной культуры, не связанной, как пра-
вило, с конкретной конфессией. Более того, 
многие из них ощущали себя создателями, 
творцами и пророками новой религиозности 
будущей культуры» [4, с. 482].

В исследованиях музыковедов показыва-
ется специфика музыкальной символики эпо-
хи, экзистенциальный характер переживаний. 
Например, в диссертации Кольцовой И. В., где 

Abstract. The aesthetic understanding of the Silver Age is an indicator of the revival of «eternal values» 
in the Russian culture of the beginning of the 20th century. In its quest to reveal the metaphysical and 
artistic essence of creativity, it creates new forms and techniques for expressing human emotions. Many 
philosophers, poets and writers, composers and artists of the beginning of the 20th century were acutely 
aware of the crisis of culture, whose tragic meaning they sought to embody in their creativity, but already 
in new artistic forms that allow expanding existing spheres of aesthetic experience. The realization that the 
framework of classical aesthetics of «fine arts» limits creative impulses, opens up a space for new experiences, 
transforming the human world. The music culture of the Silver Age is formed on the basis of modernization 
of the traditions of Romanticism and Neoclassicism, with composers actively resorting to new methods and 
means of expression already created in the impressionism and symbolism of the transitional period. The 
synthesis of new techniques and styles becomes one of the leading ideas of musical creativity of the era. 

Keywords: musical symbolism, sophiology, cosmism, theology, liturgy, modernism.

For citation: Kapichina E. A. Russian music culture of the Silver Age: a philosophical-aesthetic analysis of 
key ideas. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2025, no. 3 (125), 
pp. 150–158. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2025-3125-150-158



152

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2025 ♦ 3 (125) май – июнь ⇒

она рассматривает проблему фортепианного 
искусства Серебряного века, указывается, 
что эстетика символизма воплощается как 
«разработка жанра «концепционной канта-
ты», порой близкой «заклинательному» хо-
ровому действу; особый тип программной 
симфонической поэмы, динамически «поля-
ризованной» и сочетающей в себе живопис-
ность оркестровых красок со стремлением 
проникнуть в глубины подсознания (симфо-
нические поэмы А. Скрябина, симфонические 
картины С. Рахманинова, Н. Мясковского, 
А. Лядова, С. Василенко и др.); утонченный 
«эскиз-настроение» в фортепианном твор-
честве; жанр «стихотворения с музыкой» – 
в вокальном» [7, с. 9]. Таким образом, русская 
музыкальная эстетика Серебряного века фор-
мируется под влиянием общих мировоззренче-
ских тенденций культуры переходного пери-
ода, ориентированных прежде всего на поиск 
новых духовных ценностей.

Отталкиваясь от  перечисленных ис-
ходных позиций, проанализируем далее 
ключевые философско-эстетические идеи 
и отражение их в модернистских техниках 
композиторов, сформировавшихся в рус-
ской музыкальной культуре периода Сере-
бряного века, что является главной целью 
данной статьи. Попытаемся сопоставить 
теоретические принципы, лежащие в ос-
нове целостной художественной культуры 
данного периода с конкретными примерами 
из музыкальных произведений композито-
ров Серебряного века.

В первую очередь следует отметить, что 
в хронологии истории музыкальной культу-
ры конец XIX – начало XX века выделяют как 
часть художественного модернизма, который, 
стремясь к обновлению, не отрекается еще 
полностью от культурного наследия прошлых 
эпох (в отличие от последующего далее музы-
кального авангарда первой волны). Модер-
низм ведет к подрыву традиционных устоев 
и ценностей культуры в области музыкальной 
гармонии, формы и гармонических аспектов 
композиции. Это искусство, не порывающее 
с традицией, а преобразующее ее.

В  русской музыкальной культуре Се-
ребряного века можно выделить несколько 
философско-эстетических идей, которые сы-
грали важную роль в формировании музы-
кальной эстетики ХХ века. Это, во‑первых, 
идея музыкального космизма, созвучная фило-
софии космизма; во‑вторых, идея Софии как 
вечной женственности и особой категории 
культуры Серебряного века; в‑третьих, идея 
литургийности и божественного начала в рус-
ской культуре; в‑четвертых, идея синтеза 
искусств как способа выражения особого пони-
мания мира и культуры периода Серебряного 
века. Проанализируем перечисленные идеи.

1. Идея музыкального космизма находит 
свои истоки еще в Античности, но собственно 
философию космизма и всеединства созда-
ют русские философы – Вл. Соловьев и его 
последователи (С. Булгаков, Е. Трубецкой, 
П. Флоренский и др.). Космизм был ориен-
тирован на восприятие человека в качестве 
органичной части космического всеединства, 
т. е. человека как микрокосмоса и части Все-
ленной как макрокосмоса, на основе синтеза 
духовного и природного начала. Композито-
ры Серебряного века стремились соединить 
в своём творчестве соловьевскую философию 
всеединства природы и духа, космоса и че-
ловека с античными представлениями о му-
зыкальной гармонии, о живом космосе как 
эстетически совершенной структуре.

Следует обратиться в  этом контексте 
к исследованию идеи космизма в культуре 
Серебряного века культуролога И. Савелье-
вой. Она в своем автореферате диссертации 
пишет: «Русская музыка серебряного века 
доказывает качественную характеристику 
искусства звуков: музыка есть полнота мира 
в своем проявлении. Сам музыкальный звук 
есть универсальное космическое явление, 
имеющее определяющее значение в форми-
ровании космической материи. В эпоху се-
ребряного века в связи с появлением в худо-
жественном сознании новой картины мира, 
основанной на осознании музыки как жи-
вого космоса – рождается новое отношение 
к музыкальному звуку, который понимает-



153

⇒  Художественная культура

ся как индивидуальное, живое существо, 
обладающее началом телесным, душевным 
и духовным. Энергия музыкального звука, 
следовательно, есть точка пересечения куль-
туры и музыки. В творчестве Н. А. Римского-
Корсакова, А. Н. Скрябина, С. И. Танеева, 
А. К. Лядова, И. Ф. Стравинского, Н. Л. Мя-
сковского благодаря вибрациям, создаваемым 
звуковым потоком, возникает иллюзия выхо-
да во внеземное пространство, в бесконеч-
ность микро- и макромира» [9, с. 7–8].

Согласно эстетическим взглядам ком-
позиторов того периода, музыкальные звуки 
своей космической энергетикой соединяют 
два мира, мир человека или культуру и мир 
космоса или природу. Идея выхода в иную 
реальность была одной из ведущих, кото-
рую стремились воплотить практически все 
композиторы-космисты. Благодаря их нова-
циям, можно было реально ощутить энергию 
вибраций звукового потока, уносящего слу-
шателя в бесконечные миры макрокосмоса.

Можно привести примеры воплощения 
пантеистического единства человека с при-
родой в музыке Серебряного века. Как опи-
сывает данную тему Савельева И.: «Пантеи-
стическое единение человека с природой наи-
более ярко проявилось в опере Н. Римского-
Корсакова “Снегурочка”, где момент смерти-
таяния есть акт восторженного слияния Души 
с Космосом. Подобная идея проявлена в сце-
нах сумасшествия (“Борис Годунов” М. П. Му-
соргского, “Царская невеста” Н. А. Римского-
Корсакова), в которых происходит освобо-
ждение Души и переход Ее в иную ипостась, 
выход в запредельность. Гусляр-Садко, в од-
ноименной опере Н. А. Римского-Корсакова, 
оказывается причастным двум мирам: миру 
земному и миру подводному» [9, с. 17]. Таким 
образом, музыкальный космизм показывает 
символический характер музыкальных об-
разов связывающих два мира и раскрывает 
способы становления Мировой Гармонии.

Пантеистический универсализм был од-
ной из ведущих тем в музыке А. Скрябина. 
Творчество композитора является ярким 
и одновременно революционным выраже-

нием духовного состояния эпохи, ее фило-
софского и музыкально-эстетического пе-
реосмысления. Скрябин мечтал о создании 
нового свободного человека, реализующего 
себя в творчестве. Он стремился воплотить 
идею «звукового тела» или живого музыкаль-
ного звука, который можно созерцать и пе-
реживать. В своих самых значительных сим-
фонических произведениях («Божественная 
поэма», «Поэма экстаза», «Прометей») Скря-
бин отражает идеи космизма и воплощает их, 
используя синтез искусств.

Говоря о космизме в музыке Серебря-
ного века, следует подчеркнуть, что имен-
но Скрябину принадлежит идея введения 
в музыкальную партитуру цвета и света. Ус-
ложняя до предела гармонию, композитор 
впервые в истории использует светомузы-
ку, чем, собственно, и добивается желаемой 
мистической выразительности. К примеру, 
в сонате для фортепиано № 4 фа-диез мажор 
главную тему Скрябин сам определяет как 
«тему далёкой звезды», символизирующей 
некую далекую мечту, идеал, которая вопло-
щается при помощи музыкальной интонации, 
динамики и высокого тембра. Мы слышим 
буквально как «мерцает и пульсирует хрупкая 
холодная звезда» (из комментариев самого 
композитора). Во второй части сонаты в ходе 
развития ведущая тема из первой части воз-
вращается еще дважды. Ее звучание второй 
раз подчеркивает кульминацию всего про-
изведения; теперь она звучит торжественно, 
как жизнеутверждающий восторженный итог 
исканий. В этой сонате у Скрябина появляет-
ся символика его будущих образов экстаза, 
пламени, огня, которые наиболее ярко рас-
крылись в знаменитой симфонической «По-
эме экстаза» и позже в музыкальной поэме 
«Прометей».

Созвучной идеям поэтов-символистов 
у А. Скрябина была интерпретация време-
ни, которое вместе с музыкальным потоком 
меняется ежесекундно, словно стремится пе-
редать бесконечный поток жизненного мира 
человека, в сознании которого одновремен-
но сосуществуют прошлое, настоящее и бу-



154

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2025 ♦ 3 (125) май – июнь ⇒

дущее. «Временные характеристики бытия 
предстают синтезом вечности, мгновенно-
сти, единством динамичности и статичности. 
Пространственно-временные возможности 
музыки дают понять, что обыденный образ 
времени далеко не исчерпывает его важней-
ших характеристик: прошлое и будущее, при-
чина и следствие постоянно взаимопрони-
кают, «меняются местами» и сосуществуют 
одномоментно» [9, с. 8].

Под влиянием модернистских тенден-
ций Скрябин экспериментирует с  ритмо-
тембровой символикой, наделяя ритм ми-
стическим смыслом. Как религиозный 
композитор-мистик, Скрябин считал, что 
ритм является первостепенным космологи-
ческим элементом музыки, он говорил о том, 
что мир рожден через ритмы Космоса. По-
скольку музыка есть самое непосредствен-
ное и яркое воплощение ритма, постольку 
именно ритм является одним из важнейших 
принципов организации музыки как времен-
ной́ структуры в целом. Подобные идеи были 
и у поэтов-символистов. А. Блок, считавший 
что из «духа музыки» рождается сама культу-
ра, писал: «Вначале была музыка. Музыка есть 
сущность мира. Мир растет в упругих ритмах 
<… > Рост мира есть культура. Культура – 
музыкальный ритм» [2, с. 360]. Музыкальный 
ритм композиторы и поэты-символисты пе-
риода Серебряного века наделяли удивитель-
ными характеристиками, отождествляя его 
с дыханием человека (А. Белый), с магией (А. 
Скрябин), с молитвой (З. Гиппиус). Эстетиче-
ские взгляды символистов этого периода в це-
лом связывали с идеей космологии ритма все 
человеческое бытие и культуру (социально-
общественные движения, национальные 
культуры, религию, духовно-нравственную 
сферу человека, кризисы эпохи и т. д.).

Таким образом, в музыке композиторов-
космистов воплотилась философско-
эстетическая идея всеединства человека 
и космоса, духа и природы, которая нашла 
свое воплощение в новых музыкальных фор-
мах, где благодаря априорной темпоральности 
музыки, единству ее ритмо-интонационной 

структуры с архетипической чувственностью 
человека, происходит понимание универсаль-
ного языка Вселенной. Музыкальный язык 
становится средством постижения бытия, 
а музыка (как и в древние времена) снова по-
нимается как высшее искусство, в котором 
происходит становление Мировой гармонии.

2. Если говорить о софийности как жен-
ском начале в культуре и искусстве, то она 
является продолжением идеи всеединства 
и символизма. Следует отметить, что идеи 
Софии, софиологии, софиокосмизма в целом 
были свойственны теургической эстетике Се-
ребряного века, которые раскрывались в кон-
цепциях таких философов, как В. Соловьев, 
С. Булгаков, Н. Бердяев, П. Флоренский. Если 
резюмировать размышления перечисленных 
философов в целом, то София может быть 
определена как источник божественной или 
духовной красоты, которая просвечивает 
в физическом мире, преображая его. Софи-
ология – это идея православной эстетики, 
которая одновременно осмысливает и пре-
ображает человека и мир, при этом указывая 
ему путь к добру и красоте, что по сути своей 
есть путь к Богу.

В  музыкальной культуре Серебряно-
го века оперное творчество наиболее ярко 
представляет органическое единство и сим-
волику женских образов. Стоит обратить 
внимание на женские образы в произведе-
ниях Н. Римского-Корсакова (Снегурочки, 
Татьяны, Лебедя, Марфы и др.), в которых 
композитор закладывает идею женской ду-
ховной красоты как воплощения божествен-
ной Софии, вечной женственности и всеедин-
ства. По мнению И. Савельевой, эти образы 
«в композиторской трактовке являли собой 
неразрывную связь между земным и Небес-
ным» [9, с. 9].

В музыкальном творчестве М. П. Му-
соргского образ раскольницы Марфы из его 
музыкальной драмы «Хованщина» являет-
ся примером неповторимой женственности 
и трагической любви. Софийность данного 
образа раскрывается через трагические ин-
тонации и мелодичность. Вокальные партии 



155

⇒  Художественная культура

Марфы содержат как элементы духовной 
музыки, знаменного распева, так и напев-
ность, народность ее крестьянского говора. 
Как отмечал известный советский музыко-
вед Борис Асафьев, «музыку Мусоргского 
надо петь, непременно петь, по-русски рас-
певно, и по-русски же «говорком», но чтобы 
ощущение пения не пропадало» [1, с. 155]. 
Объединение земного и небесного порож-
дает то самое софийное двоемирие, которое 
стремились передать русские композиторы 
рассматриваемого периода. Иными словами, 
женские образы русской оперы периода Се-
ребряного века символизируют неразрывное 
всеединство земного и божественного, вопло-
щенное женской мудрости и красоты. София 
небесная есть сама человечность в человеке 
как Премудрость Божия, а земная – это мир 
в его реальном сотворенном становлении [5]. 
Женское начало олицетворяет органичное 
слияние, которое есть живой образ всеедин-
ства.

Крупнейшие творения М. П. Мусоргско-
го – «Борис Годунов» и «Хованщина» – зна-
менуют собой не только эпохальный рубеж 
в становлении оперной эстетики, но и явля-
ют новую концепцию мировой драмы, самих 
принципов драматургии. Временная драма-
тургия оперы «Борис Годунов» представляет 
собой сложную политемпоральную модель 
фольклорной архетипики. Оперная сцена 
становится у композитора ареной «живых 
событий» истории целого народа, историче-
ского времени, снимающих условности тра-
диционного оперного действа. Мусоргский 
реализовал новую трагедийную философию 
музыкального искусства. Он создал такую 
темпоральность, которая реконструирует для 
зрителей историческое время (прошлое), пе-
реводя его в насыщенное психологическое 
время персонажей (настоящее), «нагрузив» 
художественно-музыкальное время высо-
кими идейно-эстетическими и  образно-
содержательными функциями. Женские об-
разы Мусоргского передают архетипическую 
символику русской обыденной народной 
культуры.

С. Н. Булгаков говорил о софийности, что 
она духовный фундамент мира [3]. А В. Быч-
ков резюмирует богословские размышления 
С. Булгакова следующим образом: «София – 
божественное креативное начало в мире, ос-
вящающее и  являющее красоту его. Со-
фия – эстетический посредник между Богом 
и миром» [4, с. 280]. Таким образом, можно 
подчеркнуть, что софиология, по сути своей, 
является эстетическим принципом искусства 
Серебряного века, формой православного 
эстетического мировосприятия, воплотив-
шегося в музыкальной культуре.

3. Идея литургийности и божественно-
го начала в  русском музыкальном симво-
лизме, так же как и софиология, непосред-
ственно связана с теургической эстетикой 
Вл. Соловьева, П. Флоренского, А. Белого, 
Н. Бердяева, Вяч. Иванова. «В теургической 
эстетике фактически выражена суть духовно-
художественных устремлений того мощного 
направления в русской культуре первой трети 
ХХ века, которое мы называем Серебряным 
веком этой культуры», – отмечает В. Бычков 
[4, с. 7].

Литургическое музыкальное искусство 
своими истоками восходит к литургической 
византийской эстетике, которая заимству-
ется и впоследствии обогащается русской 
эстетикой. Теургическое понимание музыки 
заложено было еще в григорианском хорале, 
ведь монофония и есть единение человече-
ского бытия и божественного в музыкальном 
времени и пространстве.

Музыка  С.  Рахманинова является од-
ним из ярких символов русской культуры. 
Ее литургийность, наполненность духовны-
ми символами, соборностью, своеобразной 
«колокольностью», мощью фортепианного 
звучания и нежностью интонаций романсов 
раскрывает архетипы русской идентичности. 
Его симфонические и вокальные произведе-
ния несут в себе символику глубокой любви 
к Родине, образ которой легко узнаваем как 
в его поэме «Колокола» или кантате «Весна», 
так и в капельной хоровой «Литургии», в ро-
мансах, симфониях и концертах.



156

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2025 ♦ 3 (125) май – июнь ⇒

Первым его сочинением, которое отно-
сят к  духовной музыке, является концерт 
«В молитвах Неусыпающую». Это произве-
дение в жанре духовной музыки соединяет 
в себе элементы традиционного романтиз-
ма и относительно революционного модер-
низма. Исследователь творчества С. Рахма-
нинова О. А. Урванцева пишет, что «рахма-
ниновское претворение традиций не было 
одномерным. В  его духовных сочинениях 
был осуществлён синтез признаков различ-
ных направлений – с одной стороны, выра-
зительность и экспрессия, унаследованная 
от Литургии Чайковского, а с другой – обра-
щение к «русскому стилю» Кастальского с его 
натуральной ладовостью, подголосочностью, 
опорой на народно-песенные истоки. В то же 
время в духовной музыке Рахманинова, до-
статочно тесно взаимодействующей с  его 
светской музыкой, проявились некоторые 
стилевые черты модерна» [10, с. 374.]

Довольно значимым произведением, на-
полненным литургийным смыслом и симво-
ликой, можно считать рахманиновскую хоро-
вую композицию «Всенощное бдение». В этом 
монументальном хоровом эпосе Рахманинов 
передает символику и лирику древнерусско-
го искусства, дух народной культуры и укла-
да жизни. Широко пользуется композитор 
разными средствами музыкальной вырази-
тельности, передающими контрасты хоровой 
звучности, что вносит не только колористи-
ческое разнообразие, но и создает особый 
драматургический эффект. В. Чернушенко 
отмечает: «Сочинение это занимает особое 
место в русской музыке и музыкальной куль-
туре целого мира. И до и после «Всенощной» 
создавались многие циклические произведе-
ния для хора а капелла с культовой и светской 
тематикой, но ни одно из них не достигло той 
мощи художественного выражения, которая 
свойственна творению Рахманинова. Труд-
но найти во всем русском хоровом искусстве 
другое такое произведение, где бы русский 
характер, образы родной природы, высо-
кое этическое и нравственное начало были 
выражены сильнее» [11, с. 15]. Соединение 

классических традиций и подлинного зна-
менного распева с современными приемами 
и средствами выразительности позволило 
Рахманинову создать неповторимое по сво-
ей выразительности хоровое произведение. 
В этом и заключается единство и контраст-
ность рахманиновского стиля, являющегося 
ярким отражением противоречивого духа 
эпохи Серебряного века.

Таким образом, духовная музыка С. Рах-
манинова является, во‑первых, ярким при-
мером продолжения литургийной традиции, 
во‑вторых, – созданием новой модели музы-
кальной композиции, синтезирующей дости-
жения как предшественников, так и совре-
менного ему искусства модерна. Символика 
тревоги и ценности нравственных поисков 
русского человека на переломе веков пора-
жает своей динамикой и гармонией. Ставя 
перед собой разные творческие задачи, ком-
позитор искал новые сферы музыкального 
выражения. Музыка Рахманинова является 
художественным памятником русской жизни 
эпохи Серебряного века.

4. Четвертой философско-эстетической 
идеей, характеризующей музыку периода Се-
ребряного века, является идея синтеза ис-
кусств. Как отмечает исследователь данной 
проблематики М. В. Жура, высшим проявле-
нием синтетичности музыкальной культуры 
Серебряного века является «интермедиальное 
слияние искусств, при котором музыка стано-
вится, с одной стороны, источником концеп-
туального и формального перевоплощения 
других искусств, с другой стороны, творче-
ским началом, позволяющим интегрировать 
их в рамках одного произведения» [6, с. 10].

Различные виды синтеза можно обнару-
жить в музыкальных произведениях русских 
композиторов Серебряного века, от полиэт-
ничных элементов, внутрижанровых, меж-
жанровых средств и приемов, до появления 
новых видов и форм творчества на основе 
музыкального искусства. Фольклорные ар-
хетипы в музыке рассматриваемого периода 
связаны с особенностями уклада жизни, ми-
фологией и религией русского народа.



157

⇒  Художественная культура

Одним из основателей традиции неофоль-
клоризма был И. Стравинский, Источником 
его новаторства стала русская народная пес-
ня, в которой он сумел заметить структурные 
закономерности и древние архетипы, незаме-
ченные его предшественниками. Поворотным 
произведением в этой традиции неофолькло-
ризма Стравинского становится «Весна свя-
щенная», в которой он не просто обратил-
ся к обрядовой архаике и образам древнего 
скифства, а к мироощущению синкретичной 
ритуальности языческой Руси с ее нераздели-
мым музыкальным, песенным и танцеваль-
ным началом. Синтетичность художествен-
ного мышления И. Стравинского проявляется 
в умелом соединении элементов различных 
видов искусств; он соединяет в одном произ-
ведении хореографические сцены с вокальны-
ми и инструментальными, когда через синтез 
сложных образов и средств выразительности 
рождаются новые музыкальные жанры. Триада 
балетов «Жар-птица» – «Петрушка» – «Весна 
священная» – это три ступени преобразования 
русского фольклора в модернистском творче-
стве композитора. Фольклорные архетипиче-
ские модели музыки Стравинского определяют 
универсальность его жанровой дифференци-
рованности музыки.

Музыковед О. В. Мизюркина отмечает: 
«Специфика мышления И.  Стравинского 
связана с особой ролью в творческом про-
цессе композитора визуально-графических 
синестезий, органично связанных с живо-
писными и двигательно-пластическими» [8, 
с. 8]. Красочность музыкального языка Стра-
винского в единстве с интонационной драма-
тургией представлений соединяет визуально-

графические, визуально-живописные и кине-
стетические элементы в единое музыкальное 
целое, очень напоминающее многофигурную 
звучащую «лубочную картинку».

В заключение отметим, что философско-
эстетический анализ ключевых идей музы-
кальной культуры Серебряного века пока-
зывает, насколько единым сплавом культу-
ры были философия, эстетика и искусство 
данного периода. Философские концепции 
космизма, символизма, софиологии, литур-
гийности и всеединства уникальным образом 
отражаются в музыкальных произведениях 
таких гениальных композиторов, как А. Скря-
бин, С. Рахманинов, И. Стравинский и др. Их 
творчество впитало в себя культурные цен-
ности переходного периода и воплотило в ав-
торском видении одухотворенные символы 
космической энергетики, абсолютного добра 
и зла, вечную и нетленную красоту, внеисто-
рическую мудрость, неразрывно связанную 
с Богом. Музыкальная символика русских 
композиторов стремилась к открытию «новых 
миров» (термин Н. Бердяева), к постижению 
макрокосмоса, понимание которого происхо-
дит через глубокое постижение индивидуаль-
ного человеческого микрокосмоса.

Таким образом, философско-эстети
ческий и социокультурный контекст форми-
рования музыкального искусства Серебряно-
го века ориентирован на 1) метафизические 
аспекты эстетического опыта и художествен-
ной практики и 2) синтетическое видение 
реальности, восприятие человека в качестве 
органичной части космического единства, 
способного реализовать себя в деле творче-
ского изменения мироздания.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Асафьев Б. Избранные труды. Т III. Москва: Изд-во АН СССР, 1954. 384 с.

2.	 Блок А. Собрание сочинений: в 8 т. Москва, Ленинград: Гослитиздат. Т. 7. 1963. 544 с.

3.	 Булгаков С. Свет невечерний: Созерцания и умозрения. Москва: Республика, 1994. 414 с.

4.	 Бычков В. В. Русская теургическая эстетика. Москва: ЛАДОМИР, 2007. 743 с.

5.	 Бычков В. 2000 лет христианской культуры sub specie aesthetica. Т. 2. Славянский мир. Древняя 
Русь. Россия. Москва; Санкт-Петербург: Университет. кн., 1999. 527 с.[Электронный ресурс] 



158

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2025 ♦ 3 (125) май – июнь ⇒

URL: https://azbyka.ru/otechnik/Istorija_Tserkvi/2000‑let-hristianskoj-kultury-sub-specie-aesthetica-
tom‑2‑slavjanskij-mir-drevnjaja-rus-rossija/3_13#source

6.	 Жура М. В. Синтетический характер музыкальной культуры Серебряного века: автореф. дисс. … 
канд. филос. наук. Волгоградский государственный медицинский университет. Волгоград, 2010. 25 с.

7.	 Кольцова И. В. Генезис и пути развития русского фортепианного искусства Серебряного века: ав-
тореф. дисс. … канд. искусствоведения. Российский государственный педагогический университет 
имени А. И. Герцена. Санкт-Петербург, 2012. 24 с.

8.	 Мизюркина О. В. Синестетичность в творчестве И. Стравинского: ранний период: автореф. дисс. 
… канд. искусствоведения. Новосибирская государственная консерватория имени М. И. Глинки. 
Новосибирск, 2018. 28 с.

9.	 Савельева И. П. Идеи космизма в музыкальной культуре Серебряного века: автореф. дисс. … канд. 
культурологии. Нижневартовский государственный педагогический институт. Нижневартовск, 
2004. 24 с.

10.	 Урванцева О. А. Стилевое моделирование в духовно-концертной музыке русских композиторов 
XIX–XX веков: дис. … докт. искусствоведения. Магнитогорская государственная консерватория 
(академия) им. М. И. Глинки. Магнитогорск, 2011. 624 с.

11.	 Чернушенко В. “Приидите, поклонимся…” Всенощная С. В. Рахманинова // Музыкальная жизнь. 
Москва: Советский композитор, 1988. № 24 (743). С. 12–22.

*

Поступила в редакцию 16.05.2025

КОРОБКО МИХАИЛ ЮРЬЕВИЧ – аспирант кафедры культурологии, Московский государственный 
институт культуры; ведущий методист, “Мой досуговый центр “Атлант”

KOROBKO MIKHAIL YURYEVICH – Postgraduate at the Department of Cultural Studies, Moscow State Institute 
of Culture; leading methodologist, “My leisure center “Atlant”

© Коробко М. Ю., 2025


