
77

Теория и история культуры

СРАВНИТЕЛЬНЫЙ АНАЛИЗ 
КУЛЬТУРНЫХ СТРАТЕГИЙ 
КИТАЙСКОГО И РОССИЙСКОГО 
ПЕРФОРМАНС-ИСКУССТВА

УДК 130.2

http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-358-77-89

Цзюньчу ЛЮ,
аспирант кафедры культурологии,
Московский государственный институт культуры,
Химки, Московская область, Российская Федерация,  
e-mail: 673100556@qq.com

Аннотация. В данной статье рассматриваются «аскетизм» и «безумие» в качестве 
сравнительных перспектив для глубокого анализа различий и общих черт между 
китайским и российским искусством перформанса с точки зрения культурной 
логики, форм выражения и социальных функций. Китайское перформанс-искусство 
укоренено в традициях конфуцианства, буддизма и даосизма и проявляет склонность 
к «аскетизму», характеризующемуся интроспекцией, терпением и самодисциплиной. 
Оно подчеркивает критику «овеществленного» общества и духовное превосхождение 
индивида через молчаливое страдание и выдержку. В отличие от него, российское 
перформанс-искусство наследует дух бунтарства футуризма и  традицию 
«юродства» в православной культуре; оно проявляется во внешне направленных, 
радикальных и даже «безумных» публичных действиях, напрямую вовлеченных 
в политические и социальные вопросы, и формируется как ритуализированная 
форма критики с  выраженными коллективными устремлениями. В  статье 
прослеживаются исторические траектории, культурные корни и репрезентативные 
практики двух стран, чтобы показать, как они по-разному используют тело как медиум 
в «альтернативных публичных пространствах», создавая различные, но равноценные 
по  глубине культурной рефлексии формы художественного выражения.

Ключевые слова: перформанс, аскетизм, безумие, культурное сравнение, телесное 
присутствие, социальная интервенция, современное искусство в Китае и России, 
альтернативные публичные пространства.

Для цитирования: Лю Цзюньчу. Сравнительный анализ культурных стратегий 
китайского и российского перформанс-искусства // Культура и образование: 
научно-информационный журнал вузов культуры и искусств. 2025. №3 (58). С. 
77–89. http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-358-77-89

COMPARATIVE ANALYSIS  
OF CULTURAL STRATEGIES IN CHINESE 
AND RUSSIAN PERFORMANCE ART
Junchu Liu,  
postgraduate student at the Department of Cultural Studies, 
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow Region, Russian Federation,  
e-mail: 673100556@qq.com



78

Теория и история культуры

Abstract. This paper employs the comparative perspectives of "asceticism" and 
"madness" to explore the differences and commonalities between Chinese and 
Russian performance art in terms of cultural logic, expressive forms, and social 
functions. Chinese performance art is deeply rooted in the traditions of Confucianism, 
Buddhism, and Daoism, demonstrating an introverted, endurance-oriented, and self-
cultivating "ascetic" tendency. It emphasizes silent suffering and self-discipline to 
critique a "reified" society and achieve spiritual transcendence. In contrast, Russian 
performance art inherits the rebellious spirit of Futurism and the "Holy Fool" (yurodivy) 
tradition of Orthodox Christianity, engaging with political and social issues through 
outward, radical, even "mad" public actions, reflecting a ritualized and collectively 
appealing form of criticism. By examining the historical trajectories, cultural roots, 
and representative practices of performance art in both countries, this study 
reveals how the "body" serves as a medium in constructing distinct yet profoundly 
culturally reflective modes of artistic expression within an "alternative public sphere".

Keywords: performance art; asceticism, madness, cultural comparison, bodily presence, 
social intervention, Sino-Russian contemporary art, alternative public sphere.

For citation: Liu Junchu. Comparative Analysis of Cultural Strategies in Chinese and 
Russian Performance Art. Culture and Education: Scientific and Informational Journal 
of Universities of Culture and Arts. 2025, no. 3 (58), pp. 77–89. (In Russ.). http://doi.
org/10.2441/2310-1679-2025-358-77-89

Искусство перформанса, как форма художественной практики, использу-
ющая тело в качестве непосредственного медиума, в различных культурных 
контекстах приобретает разные смысловые акценты. В китайской традиции 
само понятие акцентирует два ключевых аспекта: телесное действие как 
практика и социальное деяние как форма вмешательства. Такая трактовка из-
начально дистанцировала перформанс от фиктивности традиционного театра 
и одновременно подчеркнула его публичный характер. Это предопределило 
внутреннюю связь китайского перформанса с социальным исследованием, 
индивидуальным высказыванием и культурной критикой.

В современной художественной практике Китая и России перформанс 
проявляется через ярко выраженное «присутствие тела» и «социальную 
вовлеченность», что принципиально отличает его от искусства спектакля, 
ориентированного преимущественно на эстетическое созерцание. Его фило
софские основания восходят к «феноменологии восприятия» Мориса Мерло-
Понти, утверждавшего: «Только когда я реализую функции тела, я становлюсь 
телом, устремленным к миру; только тогда я могу понять, что значит иметь 
тело» [5, c. 109]. Мысль Мерло-Понти стимулировала художников исполь-
зовать телесный опыт как методологию для соединения тела и мира через 
социальное вмешательство.

Американская философ Нэнси Фрейзер в статье «Переосмысление пу-
бличной сферы» предложила концепцию «альтернативной публичной сфе-
ры». Она отмечала: «Члены подчинённых социальных групп изобретают 
и распространяют контр-дискурсы, формируя тем самым оппозиционные 
интерпретации своей идентичности, интересов и потребностей» [10, c. 67]. 



79

Теория и история культуры

В рамках художественной культуры перформанс не принадлежит к мейн-
стриму, напротив, его само существование изначально связано с оппозицией 
к господствующей эстетической культуре. Художники-перформеры часто 
оказываются в положении маргинальных субъектов, что автоматически отно-
сит их к «подчиненным социальным группам». Фрейзер подчеркивала двой
ственный характер «контр-публичных сфер»: с одной стороны, они служат 
пространством для отступления и перегруппировки сил, с другой – выступают 
базой и «тренировочной площадкой» для агитации, направленной на более 
широкую аудиторию [10, c. 68]. Таким образом, созданные маргинализирован-
ными группами «альтернативные публичные пространства» функционируют 
параллельно с официальной публичной сферой и обеспечивают развитие 
оппозиционных дискурсов и формирование идентичности.

Исходя из этого тело как медиум приобретает ключевое значение в искус-
стве перформанса. Художники исследуют его функциональность и посред-
ством «телесного присутствия» создают «альтернативное пространство», 
в котором возможно свободное выражение ценностей.

Жан-Франсуа Лиотар в работе «Состояние постмодерна» предложил кон-
цепцию «краха больших нарративов», что открывает еще один ракурс для 
понимания перформанса. Большие нарративы рушатся под тяжестью вну-
тренних противоречий и провалов исторической практики, люди перестают 
верить, что единое повествование способно объяснить и регламентировать 
всю реальность, «Становится всё труднее отождествлять себя с великими 
именами и современными героями. Выдвижение жизненных целей, борьба 
за великие идеалы также с трудом пробуждают в людях энтузиазм к «само-
пожертвованию», поскольку жизненные цели по своей сути определяются 
самостоятельно. Это заставляет каждого вернуться к себе и осознать свою 
незначительность» [3, c. 35].

В этом контексте художественное выражение перестаёт зависеть от идеи 
исторического прогресса или универсальной истины и обращается к «ма-
лым нарративам», локальным и временным. Перформанс является ярким 
воплощением именно таких «малых нарративов», поскольку сосредоточен 
на индивидуальном, телесном, локальном опыте, который трудно передать 
средствами обыденного языка. В этом заключается его «дикость» и критиче-
ский потенциал. В широком смысле можно сказать, что перформанс исполь-
зует тело как повествовательный знак, формирует дискурсивные процессы 
через динамическое или статическое, реальное или виртуальное, репрезен-
тативное или экспрессивное присутствие тела, преследуя цели выражения, 
коммуникации и распространения.

Таким образом, данное исследование направлено на сравнительный ана-
лиз культурной логики и практических форм китайского и российского пер-
форманса. Особое внимание уделяется тому, как в контексте национальных 
традиций, социальных трансформаций и идейных ресурсов каждая из сторон 



80

Теория и история культуры

вырабатывает собственную телесную риторику и стратегии аскезы, что по-
зволяет выявить мотивацию художественного творчества в обеих культурах.

Российское искусство перформанса можно проследить, начиная с уличных 
поэтических акций русского футуризма в начале ХХ века. На протяжении всего 
своего становления оно было тесно связано с социальными противоречиями 
и реальностью страны. В советский период художники нередко прибегали 
к метафорическим и абстрактным формам, чтобы избежать прямой полити-
ческой конфронтации. Характерным примером здесь является деятельность 
группы «Коллективные действия». В условиях общественных потрясений 
и трансформаций перформанс в России стал более радикальным: тело стало 
инструментом деконструкции истории. Это проявилось в творчестве Олега 
Кулика и группы «Синие носы», использовавших «безумные» формы художе-
ственного выражения. После 2000‑х годов российский перформанс приобрёл 
ещё более «экстремальный» характер, направленный на провоцирование 
общественного резонанса.

Возникновение перформанса в  Китае обычно связывают с  июнем 
1986 года, когда арт-группа «Пруд-общество» (Pond Society) в рамках «Движе-
ния ’85» провела ряд перформанс-акций [4, c. 20]. В том же году на выставке 
«Салон южных художников» был впервые представлен широкий спектр китай-
ского перформанса. С конца 1980‑х до 1990‑х годов этот художественный язык 
постепенно осваивался всё большим числом авторов. При этом изначально 
коллективные практики сменялись более личностными и индивидуализи-
рованными формами в середине 1990‑х годов. На фоне напряжения между 
рыночной трансформацией и идеологическим контролем в Китае 1990‑х 
годов появились радикальные телесные практики, наиболее известными 
представителями которых стали Чжан Хуан и Хэ Юньчан. Художники приме-
няли стратегии самоповреждения, насилия и табу для вызова общественных 
дискуссий и стремительно расширяли своё влияние.

С исторической точки зрения, и в России, и в Китае перформанс возник 
в условиях социальных трансформаций и культурной рефлексии. Эти про-
цессы были тесно связаны с модернизацией и движениями за культурное 
освобождение в обеих странах. Оба направления прошли путь от коллек-
тивных форм выражения к индивидуализированным и телесным практикам. 
Несмотря на общую установку на телесное присутствие и социальную критику, 
их развитие во многом различалось.

Российское перформанс-искусство имеет более длительную историческую 
преемственность и ярко выраженную традицию публичного действия. Оно 
отличается радикальностью и насыщенностью политическими метафорами, 
а также более тесно связано с международными авангардными тенденциями. 
Китайский же перформанс появился значительно позже; его формы также 
были подвержены радикализации, однако он в большей степени исходил 
из внутренних процессов художественного сообщества, что и обусловило 



81

Теория и история культуры

его специфику. Эти различия и сходства в траекториях развития дают воз-
можность более глубоко понять культурную логику и духовные ориентиры 
перформанса в обеих странах.

Под влиянием западных концепций перформанса в России разработался 
публичный критический язык, характеризующийся «безумием». Российский 
футуризм, являясь одним из истоков перформанса, оказал значительное 
влияние на развитие всего направления. В «Манифесте и программе русского 
футуризма» указывалось, что это движение представляет собой сложное, 
противоречивое и внутренне конфликтное явление. Различные группировки 
внутри футуризма спорили о праве представлять «подлинное будущее искус-
ство» [6]. Максим Горький отмечал, что ценность футуристического движения 
заключается не в единстве концепции, а в готовности художников разрушать 
устоявшиеся нормы и выходить на улицы, к народу, наполняя искусство живой 
энергией [2]. Лев Троцкий в работе «Литература и революция» писал, что 
значение футуризма состоит в разрыве с замкнутыми культурными кругами 
прошлого и в противостоянии консервативной культуре; вместе с тем он от-
мечал и угрозу отрыва футуризма от широких масс вследствие чрезмерного 
увлечения методологией деконструкции [9, c. 115].

Венская акционистская группа является одним из факторов, повлиявших 
на российское перформанс-искусство. Представитель этого направления, 
Герман Нитши, в своей наиболее знаковой работе «Мистерия разврата» 
создаёт ощущение сильного «перцептивного» воздействия. Этот вид искус-
ства, без сомнения, пробуждает у зрителя чувство дискомфорта, которое 
можно понимать как психологическую «небезопасность», хотя сам художник 
утверждает, что демонстрирует чисто личный опыт эмоционального выпле-
ска. Однако, учитывая травматический опыт художника, связанный с войной, 
данное воспроизведение психологических и социальных травм становится 
художественным. «Выплеск» является лишь внешним проявлением; насто-
ящей целью является пробуждение ощущения «небезопасности». Метод 
демонстрации через «интенсивность» и «дискомфорт» оказал влияние на мо-
тивацию последующих российских перформанс-художников. Это явление 
можно объяснить через теорию «жестокого театра» французского драматурга 
Антонина Арто. Под «жестокостью» Арто понимал способ постановки, погру-
жающий зрителя в некую дикую, иррациональную форму сознания. В работе 
1938 года «Театр и его двойник» (The Theatre and Its Double) он призывал 
создать театр, ориентированный на эмоциональный выплеск, заменяющий 
традиционный рациональный, элитарный театр, подавляющий чувства чело-
века. С помощью ритуализированных магических действий звук и движения 
тела доводятся до предела, позволяя зрителю пережить опыт, сравнимый 
с духовным просветлением [8]. Анализ показывает, что такой способ вы-
ражения через жестокий выплеск совпадает с российскими культурными 
нарративами «страдания» и концепцией «искупления». Русский феномен 



82

Теория и история культуры

«святого дурака» отличается от западного христианского индивидуального 
искупления; здесь публичное самоунижение вызывает коллективное осмыс-
ление и тесно связано с православным акцентом на «спасение общины». 
В традиции русского «святого дурака» человек намеренно выглядит глупым 
и безумным, обнажает мирские ценности, скрывает свои добродетели и под-
вергает себя унижению и страданиям, чтобы доказать свою преданность 
(«глупеть ради Христа»). «Телесное присутствие» в перформансе является 
самым непосредственным способом выражения такого аскетического духа.

Характерным примером служит серия акций Олега Кулика «Человек-
собака». Художник имитирует «безумное» поведение собак, воспроизводит 
их привычки, используя «телесное присутствие» как прямое средство взаи-
модействия со зрителем: он ползает голым и атакует публику. В зависимо-
сти от типа объекта он демонстрирует различные реакции, затем фиксиру-
ет и собирает эти реакции, которые впоследствии становятся основой для 
дальнейших решений в его перформанс-искусстве. Когда Кулик неожиданно 
появляется на улице обнаженным и начинает имитировать движения собак, 
либо живёт в выставочном пространстве за границей совместно с животными 
на приглашенных международных выставках, создавая эффект смешения 
человеческой и звериной идентичности, он при этом разрушает выставочные 
объекты и работы других художников. Художник принуждает всех участников 
художественной системы и все объекты стать частью перформанса. Посред-
ством специального сценографического подхода (закрытое пространство, 
непредсказуемое взаимодействие) он усиливает воздействие своей работы 
и создает ощущение давления на зрителя. Все эти методы напрямую соот-
носятся с концепцией «жестокого театра» Антонина Арто.

Через «телесную звериную природу» – безумные движения, звуки и другие 
действия – Кулик полностью «выплескивает» энергию своего перформанса, 
объединяя всё внутри «театра» и создавая пространство, сконструирован-
ное самим художником. Его безумные выступления на улицах и в галереях 
представляют собой насильственное вторжение и временную трансформа-
цию публичного пространства, создавая кратковременное, тревожное «аль-
тернативное пространство», в котором публика сталкивается с проблемами, 
которые обычно избегает. В созданном художником пространстве «собака» 
и «человек» символизируют явные отношения господства и подчинения. 
Такая трансформация телесного поведения заставляет зрителей в состоя-
нии страха и любопытства осмысливать природу человеческой сущности, 
выявляя «животное» в человеке и социальные классовые отношения между 
людьми. В отличие от наглядной текстовой проповеди, художник использует 
метод самоунижения, намеренно проявляя безумие и глупость, чтобы вы-
звать реакцию публики и через гипертрофированное поведение выразить 
призыв к моральному возвращению человека к природе добра – это отра-
жает аскетическую логику православного принципа «глупеть ради Христа».



83

Теория и история культуры

Работы Кулика изменяются в зависимости от социальной реакции. После 
строгого запрета со стороны институций он начинает носить намордник, что-
бы предотвратить укусы, продолжая появляться в публичных пространствах. 
Каждое произведение становится своего рода мини-нарративом, вызываю-
щим любопытство публики, а его творчество развивается вместе с воспри-
ятием зрителей. Такая «небезопасность», которую испытывает аудитория, 
перекликается с методами Венской акционистской группы. Сначала художник 
создает чувство дискомфорта и опасности через укусы и разрушения, затем 
в следующем перформансе надевает намордник, физически предотвращая 
укусы, сохраняя импульс «звериного» поведения, но превращая его в без-
вредный и комичный образ. Через эти последовательные действия Кулик 
заставляет зрителей задуматься о природе «безопасности» и комфорта, их 
происхождении и значении.

Серия работ Олега Кулика также имеет множество весьма символичных 
названий, например, «Я кусаю Америку, Америка кусает меня». Художник со-
здал «Партию животных» и даже выдвигался на пост президента, что является 
абсурдным, но показательным действием. Эти поступки отражают хаотичную 
связь художника с обществом. Тематическое направление его работ тесно 
связано с публичным высказыванием, международными отношениями, де-
мократическими выборами и другими социальными вопросами. Анализируя 
эту серию перформансов, можно заметить, что тематика художника посте-
пенно развивалась от размышлений о человеческой природе и социальных 
противоречиях к политико-социальному уровню.

Художник явно трансформирует концепцию русского «святого дурака» 
и православную традицию «страдания и искупления» в критику современной 
цивилизации. Это делает его работы более символичными и открытыми для 
интерпретации. Методология Кулика в современном искусстве заключается 
в совершении всего, что нарушает «правила». Он считает, что если искусство 
будет стремиться исключительно к авангардности, интересности или модно-
сти, оно со временем превратится в классику (классическое искусство). Для 
него художественное творчество коренится в радикальных представлениях 
футуристического анти-традиционного подхода.

В отличие от Кулика, группа «Синие носы» предпочитала использовать 
гротеск и сатиру. Их проекты, такие как «Космический балет» или «Изби-
рательный карнавал», снижали пафос политических символов, превращая 
серьезные темы в абсурдные сцены. Таким образом, художники вводили 
перформанс в пространство массовой культуры, делая его ироничной формой 
социальной критики.

Другим примером стала деятельность коллектива «Что делать?». Худож-
ники и активисты организовывали совместные акции с рабочими, включая 
уличные демонстрации и перформативные оккупации публичных пространств. 
Подобные «партизанские действия» можно рассматривать как форму «соци-



84

Теория и история культуры

альной скульптуры», где коллективное тело становится носителем политиче-
ских идей, а сама акция – экспериментом по созданию новых общественных 
отношений.

Таким образом, российский перформанс в традиции «безумия» сочетает 
в себе элементы футуристического радикализма, акционистской телесности 
и православного юродства. Его формы – от шокирующих жестоких акций до са-
тирических и гротескных спектаклей – неизменно направлены на вскрытие 
социальных противоречий и коллективное переживание кризисов общества.

В отличие от экстравертированности и «безумия» российского перфор-
манса, китайская практика перформанса демонстрирует совершенно иную, 
интровертированную и «аскетичную» направленность.

По сравнению с западными художественными концепциями философ-
ская основа китайского искусства строится на диалектическом осмыслении 
западной философии и традиционной китайской философской и культурной 
мысли. Хотя некоторые аспекты перформанс-искусства имеют определен-
ное сходство с древними китайскими ритуалами и магическими практиками, 
появление китайского перформанс-искусства было вдохновлено западным 
концептуальным искусством. При адаптации западных философских или 
художественных концепций к местному контексту китайские художники чаще 
стремятся находить соответствия и сочетания в собственной традиционной 
мыслительной и культурной базе. Китайское перформанс-искусство являет-
ся отражением традиционной китайской философской и культурной мысли 
и служит инструментом её интерпретации.

В ранний период китайское перформанс-искусство преимущественно 
возникало в форме коллективов и групп; чисто индивидуальные формы пер-
форманса были относительно редки, а использование исключительно теле-
сного художественного языка практически отсутствовало, что было во многом 
связано с тогдашними условиями. Китайский искусствовед Гао Минлу, говоря 
о культурных корнях китайского искусства, отмечал: «Эта концепция не огра-
ничивается индивидуальными телесными действиями, она также относится 
к соблюдению определенных моральных норм индивидом внутри конкретной 
социальной группы. Это связано с коллективистской идеологией эпохи Мао 
Цзэдуна и конфуцианской традицией Китая. В этих традициях чисто индиви-
дуальное поведение отсутствует, все индивидуальные действия социальны, 
и каждое индивидуальное действие отражает определенный тип социального 
поведения» [1, c. 159]. Китайские перформанс-художники сосредотачивают 
критическую фокусировку на социальном состоянии, возникшем под влиянием 
коллективистской идеологии.

Строго говоря, с конца 1980‑х до начала 1990‑х годов так называемое 
китайское перформанс-искусство заимствовало лишь внешние формы пер-
форманса и не имело чётких языковых характеристик. Перформанс был 
полностью хаотичным, произвольным и в большей степени представлял 



85

Теория и история культуры

собой протест и удар по старым, закрытым художественным формам. Таким 
образом, китайское перформанс-искусство 1980‑х годов практически акцен-
тировало внимание на протесте против ценностей «объективации себя». 
«Пруд-общество» (Pond Society) как первая группа китайского перформанс-
искусства в своём манифесте подчеркивало «чистоту» и «торжественность» 
искусства [4, c. 21]. Первоначальной целью их действий было освободиться 
от традиционных академических эстетических ценностей и стремление к бо-
лее разнообразным эстетическим ориентирам. Они пытались выйти за пре-
делы идеологических ограничений тематики коллективистских нарративов 
в мейнстримном искусстве, вернуть «искусство ради искусства» и преодолеть 
ограниченность, связанную с доминирующей в Китае станковой живописью. 
Строго говоря, «Сообщество Чи» не выходило на «сцену», они выражали свои 
намерения через оставленные следы действий и отдельные высказывания, что 
представляло собой ограниченные действия без активного участия публики.

Художники Ван Ду, Линь Илинь и другие в рамках выставки «Первый экспе-
риментальный показ Южного художественного салона» создали в китайском 
художественном сообществе работы, которые считаются первыми офици-
ально представленными перформанс-проектами в публичном поле. Худож-
ники оборачивали свои тела белой тканью, изображая собой керамические 
изделия, стояли на коленях на подиуме и располагались рядом с другими 
керамическими объектами, исследуя проблему «объективации». С этого 
момента китайские перформанс-художники особенно часто использовали 
метод оборачивания тела для своих работ. Так, серии «Тканевые скульптуры 
на улицах Шанхая. Человек·Жёлтая ткань·Окружение» и «Тайная вечеря» 
стали характерными примерами раннего оборачивания собственного тела. 
Художники оборачивали себя тканью красного, черного или белого цвета, 
имитируя позы персонажей «Тайной вечери» Да Винчи, чтобы сатирически 
отразить «патерналистскую» структуру китайского общества.

Основную часть художников составляли студенты, поскольку влияние 
«социальной дисциплины» проявляется более явно через подавление инди-
видуальности в школьной среде. Поэтому этот вид перформанса проявлялся 
в «публичном» пространстве повседневной жизни. Дух «анти-контроля» со-
четался с наследием западного классического искусства, создавая прямое 
и грубое выражение. В этот период перформанс-искусство выполняло три 
функции: во‑первых, отражало гуманистические идеи; во‑вторых, выражало 
потребность в свободном творчестве; в‑третьих, демонстрировало существую-
щее состояние художника. В целом можно сказать, что мотивация к созданию 
работ формировалась вокруг противоречия между личным опытом художника 
и социальными публичными пространствами.

Конфуцианская доктрина в Китае требует, чтобы индивид через самодисци-
плину адаптировался к социальному порядку. Китайские религии, например, 
буддизм, подчеркивают, что лишь через тяжёлую аскезу можно закалить 



86

Теория и история культуры

разум и приобрести ценность освобождения от мирских страданий, тогда как 
даосская концепция «единства человека и природы» акцентирует гармонию 
между человеческим существованием и природой. Эти культурные корни 
оказали влияние на способы выражения китайского перформанс-искусства, 
которое часто передает критику через терпение, молчание и другие сдержан-
ные формы, используя аскезу и дисциплину для демонстрации отношений 
между людьми и между человеком и обществом. В результате появляется 
большое количество статических и повторяющихся перформансов, все они не-
сут смысл «самообучения» и внутренней практики. При адаптации западных 
философских или художественных концепций к местным условиям китайские 
художники стремятся находить соответствия и сочетания в собственной тра-
диционной культурной и философской базе. Китайское перформанс-искусство 
является отражением традиционной китайской философской и культурной 
мысли, а сама китайская культура служит инструментом интерпретации китай-
ского перформанс-искусства и составляет его основную логическую основу.

Таким образом, после 1990 года в Китае появляется большое количество 
художественных произведений, критикующих традиционные культурные кон-
цепции. В работе Чжан Хуана «Двенадцать квадратных метров» художник, 
полностью обнажённый, покрывает своё тело мёдом и тихо сидит в грязном 
общественном туалете, терпя постоянные укусы мух. Статичность тела здесь 
превращается в «живую скульптуру». Его творческая практика является фор-
мой воплощения традиционной китайской философской и культурной мысли: 
художник с помощью длительного неподвижного сидения преодолевает су-
ровую среду, демонстрируя концепцию «тяжёлой аскезы» китайских религий. 
Выбор места проведения работы отражает социальное положение китайских 
перформанс-художников как маргинальных субъектов и воплощает идеи кон-
фуцианства о «самодисциплине» и «победе над личными желаниями». Через 
«телесное присутствие» художник проявляет экстремальную интерпретацию 
даосского принципа «единства человека и природы», достигая искаженной 
гармонии с окружающей средой. Хотя перформанс Чжан Хуана выглядит 
статичным и сдержанным, выбор общественного туалета как маргинального, 
нехудожественного пространства также создает альтернативное пространство 
взгляда, превращая игнорируемый грязный уголок в критическое поле, застав-
ляющее размышлять о цене модернизации. Произведение символизирует, 
что человеку требуется огромная цена, чтобы адаптироваться к обществу, 
и метафорически отражает психологическое состояние индивида в условиях 
социального перехода. Эта «растерянность» может быть преодолена только 
через «тяжёлую аскезу».

Западные СМИ оценивали работы Чжан Хуана как метафору молчаливых 
страданий низших слоев населения в процессе модернизации; внешние на-
блюдатели считали это проекцией коллективной социальной травмы. Мёд 
в перформансе Чжан Хуана является, безусловно, ключевым символическим 



87

Теория и история культуры

носителем идеи произведения, наряду с самим художником. Мёд как аттрак-
тант должен символизировать что‑то прекрасное; покрывая тело мёдом, 
художник наделяет себя уникальностью, желая быть принятой и привлека-
тельной фигурой. Однако «привлекаются» мухи – символ грязи, что отражает 
противоречивое отношение художника к коллективным связям: одновременно 
желание принадлежать и стремление сопротивляться. Сочетание сладости 
мёда и запаха туалета создает контраст, отражающий психологическое со-
стояние художника как маргинала: стремление быть принятым коллективом 
и страх дисциплинирования со стороны общества.

Судя по словам самого художника, визуальный эффект работы возник 
из воспоминания о детстве, из грязного уголка под шумным мегаполисом 
Пекина. Его «аскеза» была реализована как ритуал в этом созданном им 
пространстве. Художник утверждает, что через уединение и самопожертвова-
ние он может преодолеть страх и достичь внутреннего спокойствия. Из этого 
следует, что Чжан Хуан рассматривает перформанс как форму аскетической 
медитации, в ходе которой он получает освобождение от мирских страданий.

Таким образом, работы Чжан Хуана можно рассматривать как микрокосм 
традиционной китайской культуры в практике человеческого общества: цен-
ности конфуцианского терпения и преодоления страданий и буддийская 
потребность в духовном освобождении через аскезу.

Хэ Юньчан выступает против этих традиционных китайских философских 
и культурных представлений. Его работа «Диалог с водой» демонстрирует, 
как художник многократно разрезает реку своим телом. Этим он пытается 
показать, что «аскеза» – лишь бесполезное усилие. В этом перформансе 
вода холодна и пронизывающе ледяная, а повторяющиеся движения созда-
ют серьезную нагрузку на тело, однако художник преодолевает боль через 
терпение, чтобы донести до зрителей свою мысль. Через самоистязательное 
действие он показывает: тело является как инструментом сопротивления, так 
и объектом воздействия природной стихии; активность тела здесь становит-
ся иронией и сомнением относительно традиционного нарратива «человек 
побеждает природу».

Существуют и другие аналогичные работы, но не будем приводить их все. 
С точки зрения методологии, творческая практика китайских художников мо-
жет быть сведена к трем этапам: сначала – мучение тела (белая ткань, пчёлы), 
затем – помещение себя в различные сцены (водоём, туалет), и наконец – не-
подвижность или повторение одного действия. Китайские художники создают 
работы через перемещение тела и «объекта», используя метафору и символ 
для выражения собственного жизненного опыта и положения художника в об-
ществе. Через превращение тела в конкретные объекты они сопротивляются 
«объективации»; через перформанс-среду они создают метафору влияния 
окружающей социальной среды на свои ощущения и демонстрируют выбор, 
сделанный художником в этих условиях.



88

Теория и история культуры

Традиционные китайские культурные и философские идеи составляют 
ядро их работ, а «противодействие объективации» является основной целью 
китайского перформанс-искусства. Эта цель, однако, обязательно строится 
на практике терпения и преодоления боли, то есть на аскезе.

В заключение следует отметить, что китайское и российское перформанс-
искусство имеют как общие черты, так и существенные различия в происхожде-
нии, стадии развития и способах социального вмешательства. Общим является 
то, что оба направления возникли в период социальных трансформаций, тесно 
связаны с процессом модернизации и культурными движениями в соответ-
ствующих странах, а также прошли путь от коллективного выражения к инди-
видуальному языку тела; художественные практики характеризуются сильной 
социальной направленностью и критическим отношением к реальности.

Различия проявляются в том, что российский перформанс имеет более 
давние исторические корни и ярко выраженную традицию публичных дей-
ствий, его радикальность и политическая метафоричность более выраже-
ны, часто напрямую откликаясь на международные авангардные течения. 
Китайский перформанс возник позже, в большей степени опирается на са-
мосознание местных художественных групп; хотя его формы выражения 
также могут быть экстремальными, они чаще акцентируют внутренний опыт 
тела и скрытый диалог с культурными традициями, проявляя эстетическую 
направленность на рефлексию и интроспекцию.

Отношение к культуре в российском и китайском перформанс-искусстве 
является сложным и противоречивым. Оба направления черпают методо-
логию из собственной традиционной культуры и практикуют «аскетизм» 
в рамках своей культурной традиции. Эти традиционные философские 
и культурные представления укоренены в подсознании художников и че-
рез «тело» как медиум преобразуются в художественный язык, передавая 
сенсорный опыт.

В российском перформансе преобладает «внешняя» культурная экспрес-
сия, унаследованная от футуризма и традиции уличного перформанса. Пу-
бличность российских работ наглядно демонстрирует эту особенность. Неза-
висимо от того, проявляется ли работа через «безумие» или «игровую» форму, 
на неё влияют религиозно-культурные ценности. В российском перформансе 
«страдание тела» становится ритуалом духовного очищения и приобретает 
оттенок коллективного искупления; через интенсивные действия демонстри-
руется противоречивое отношение к прошлому и современному обществу. Эта 
демонстрация является внешним проявлением противоречий периода соци-
альных трансформаций. За «безумным» обликом скрывается серьёзность.

Китайский перформанс исходит из принципа «противодействия объекти-
вации»; от обёртывания тела до самоистязательных действий он всегда со-
средоточен на индивидуальных проблемах выживания и свободы. Китайские 
художники используют эффект «обёртывания» для внутреннего выражения, 



89

Теория и история культуры

ориентируясь на собственный визуальный опыт. Как и российские художники, 
они исходят из традиционной культурной мысли Китая, но чаще опираются 
на личный жизненный опыт, демонстрируя противоречие между внешней 
сдержанностью и внутренними интенсивными эмоциями. Таким образом, 
китайский перформанс проявляет неопределённый внешний образ.

Хотя и китайские, и российские художники создают «замещающие про-
странства» через «телесное присутствие», эти пространства различаются 
по характеру. В отличие от «смелой» деконструкции культуры в России, от-
ношение китайских художников к культуре скрыто глубоко в произведении. 
Их подход к культуре чаще проявляется через позицию «жертвы», метафори-
чески отражая дисциплинарное воздействие культуры и идеологии. По сути, 
это форма сопротивления традиционной культуре, основанная на концепции 
«терпения», и представляет собой интровертную деконструкцию, критическая 
направленность которой скрыта под видимым терпением и даже саморазру-
шительными, патологическими признаками.

Список литературы

1.	 Гао Минглу. Стена – границы китайского современного искусства. Пекин: Из-
дательство Народного университета Китая, 2006. 344 c. (на китайском языке).

2.	 Горький Максим. О футуризме // В. В. Маяковский: pro et contra. Санкт-
Петербург: РХГА, 2006. (Русский Путь). URL: http://az.lib.ru/g/gorxkij_m/
text_0360.shtml

3.	 Лиотар Ж.-Ф. Постмодерн, отчет о знании / пер. Че Цзиншань. Пекин: Sanlian 
Press, 1997. 145 c. (на китайском языке).

4.	 Лу Хун, Сун Чжэньхуа. Овеществлённое тело: китайский перформанс. Ши-
цзячжуан: Hebei Fine Arts Press, 2006. 232 c. (на китайском языке).

5.	 Мерло-Понти М. Феноменология восприятия / пер. Цзян Чжихуэй. Пекин: 
Коммерческое издательство, 2001. 584 c. (на китайском языке).

6.	 Марков В. Манифест и программы русского футуризма. Пер. Шэн Лин. Мюн-
хен,1967. URL: https://www.marxists.org/chinese/reference-books/soviet-literary-
schools‑1917/31.htm (на китайском языке).

7.	 Чжэн Дацюнь. О телесной нарратологии в формах коммуникации // Акаде-
мические круги (Xueshu jie). 2005. № 5. С. 183–189 (на китайском языке).

8.	 Шао Иян. Тело и политика: западная современная телесная художествен-
ная традиция // Изобразительное искусство. 2012. № 1. C. 87–88, C. 97–105 
(на китайском языке).

9.	 Троцкий Лев. Литература и революция / пер. Лю Вэньфэя, Ван Цзиншэня, 
Цзи Е. Пекин: Издательство иностранной литературы, 1992. 559 с. (на ки-
тайском языке).

10.	Fraser N. Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of Actually 
Existing Democracy // Social Text. 1990. № 25/26. Pp. 56–80.


